# THE HISTORY OF THE SYRIAN ORTHODOX CHURCH OF ANTIOCH

PART 5

SEVERIOS ISAAC SAKA
METROPOLITAN

Printed by
GREGORIOS YOHANNA IBRAHIM
Metropolitan

Damascus - Syria 1986

#### 大しゅん まし

وعدها روز ادم و ادم وسد مدار

#### Ex Libris

Beth Mardutho Library

The Malphono George Anton Kiraz Collection

مر اسا بعدم مره محمدا مرا مع مره اتحا اه مسم مده مرم روه ا مسمل مره معقا همونها مع حتد محمدا وسما وزعم روه ها مره مره مره المعمدا والمعمد روه ورا مره مره المره مره المره مره المره ا

Anyone who asks for this volume, to read, collate, or copy from it, and who appropriates it to himself or herself, or cuts anything out of it, should realize that (s)he will have to give answer before God's awesome tribunal as if (s)he had robbed a sanctuary. Let such a person be held anathema and receive no forgiveness until the book is returned. So be it, Amen! And anyone who removes these anathemas, digitally or otherwise, shall himself receive them in double.

احسلا ماتک الحسام المحادث المادية المادية المادية History: Syriacs

Beth Mardutho Library

السريان ايهان وحضارة

الجزء الخامس

۳۰۰۰ نسخة / ۱/ ۱۹۸٦ مطابع دار كرم بدمشق



طقوس وعبادة

بة - لم ولطرور في المحلي المساء الناب البطيري المساء

الجزء الخامس



## سلسلة يصدرها ولمطرك يوجمنا وبراهيم متروبويت حلب

المراسلات: دراسات سريانية مطرانية السريان الأرثوذكس حلب - سورية

#### المقدمة

عباد الله:

اعتدت في الأجزاء الأربعة الأولى من كتاب « السريان ايهان وحضارة » أن أخاطب القارىء بـ « أخي السرياني » . أما في هذه المرةوفي هذا الجزء الخامس والأخير من هذا الكتاب ، آثرت أن أخاطب القراء بـ « عباد الله » ، وذلك انسجاماً مع مواضيع هذا الكتاب التي تدور كلها جملة وتفصيلا حول فروض العبادة من طقوس ، وصلوات ، وأصوام ، وأعياد وغيرها .

وهل هنالك في الحياة مجال أسمى وأرفع من عبادة الخالق جل شأنه ؟! ويشوع بن نون أعلن بكل اعتزاز وافتخار « وأما أنا وبيتي فنعبد الرب » يش ٢٤ ـ ١٠ وهل هنالك أمر أي أمر كان عليًا أم حضارة أو مدنية توازي مخافة الرب « وإن رأس الحكمة مخافة الله » أم ٩ : ١٠ لأريد أن أفتتح كتابي هذا بالموعظة ، إنها أريد أن أعلن حقيقة الهمة أمامها تتضاءل كل الفعاليات الاحتاعية ، وتذوب كل النشاطات

إلهية أمامها تتضاءل كل الفعاليات الاجتهاعية ، وتذوب كل النشاطات الحضارية ، وتصغر كل المظاهر الدنيوية ، وتنتكس الرايات البشرية ، الأمور التي لابد من أن تنتهي وتمضي وتنزول ، فلا يبدو لها أثر ، ولايسمع لها صوت ، ولايرى لها ظل ، ولايبقى على ساحة الرب سبحانه وتعالى إلا المؤمن الحقيقي الذي يعبد الله عبادة صادقة خالصة ، سبحانه وتعالى إلا المؤمن الحقيقي الذي يعبد الله عبادة صادقة خالصة ،

وسوف يرتفع علم الايهان مرفرفاً خفاقاً فوق هامته وهو ينتظم في صفوف الملائكة يشاركهم تسابيحهم وتماجيدهم . ويوحنا هو القائل : « العالم يمضي وشهوته تمضي وأما الذي يصنع مشيئة الآب ، فهذا يثبت إلى الأبد » ايو ٢ : ١٧ .

في الأجزاء الأربعة الأولى ، أطلعنا القراء على الدور الذي لعبه آباؤنا السريان في مجالات المعرفة على اختلاف فروعها . وكشفنا النقاب عن مستواهم الفكري ، وشخصنا مكانتهم الثقافية والحضارية ، وقيمنا نضالهم في سبيل الايهان والعقيدة الأرثوذكسية ، استمعنا إلى شاعر يلقي قصيدة عصهاء تخلب الألباب ، واصغيناإلى خطيب مصقع بليغ يسحر العواطف ، واطلعنا على فكرة فلسفية لاهوتية فأكبرنا الجهاد العلمي ، وقرأنا حادثاً تاريخياً فوقفنا اجلالا لقول الصدق والأمانة . أما هنا في هذا الجيزء فإلى لون جديد من ألوان الحضارة ، إلى لون الحضارة الروحية الصرف ، سوف ترى ملائكة جهيئة بشر ، وسوف تسمع تسابيح وتماجيد العلمي الفلسفة ولاأدبا ، سوف تشاهد قديسين لاعلهاء ، ستراهم يسكبون قلوجهم أمام جلال الله الأقدس وهم ركع خشع . سوف ترى أناساً خشن الزهد أيديهم ، واضمر النسك أجسامهم .

أجل إن العبادة صفة ملازمة للعالم والكاتب السرياني . فقد يكون هذا العالم السرياني شاعراً لاغير ، وقد يكون لاهوتياً فقط ، وقد لايكون أكثر من مؤرخ ، ولكنه « عابد » في كل الأحوال . فاذا قال

الشعر قال ذلك صلاة لربه . وإذا كتب بحثاً لاهوتياً فهو يعبد الله ببحثه ، وإذا أرخ حادثاً فهو يقول صدقاً وينطق حقاً لأنه يخشى ربه ، فالعبادة هي القاسم المشترك الأعظم للفكر السرياني ، فكل علم وكل فكر كرس وسخر لخدمة الرب ومجده تعالى . وهذا ماقلناه في كتابنا الجزء الثالث « إذا اعتبرت ثقافة اليونان حكمية وثقافة العرب بيانية فإن ثقافة السريان دينية »(۱) وقلنا أيضاً « ينبع الفكر السرياني من دم يسوع المسفوك على الصليب »(۱) .

سوف تقف في هذا الكتاب على فروض العبادة في الكنيسة السريانية الانطاكية في جميع أنواعها وفروعها ، وسوف نطلع على التنسيق البديع والنظام الرائع الذي خرج من القلم السرياني الروحي ، من أقلام عباد الله الصالحين .

هذا ولله الشكر والحمد أولا وآخراً.

دمشق : ۳۰ تشرين الأول ۱۹۸۵

المطران اسحق ساكا

<sup>(</sup>١) اللؤلؤ المتنور: ص ٢٦ للبطريرك افرام برصوم

<sup>(</sup>٢) السريان ايمان وحضارة مج ٣ المقدمة .

# الباب الأول القسم الأول الكنيسة المسيحية

۱ \_ معناها

٢ \_ علاماتها

٣ \_ تأسيسها

٤ \_ من حيث هي بناء

٥ \_ هيئة الكنيسة وأقسامها

٦ - تكريس الكنيسة ومحتوياتها

٧ - المائدة ومحتوياتها

٨ ـ في زي الكهنة

٩ - المبخرة وتقديم البخور في العبادة

١٠ - استعمال الأنوار في الكنيسة



قداسة الحبر الاعظم العلامة مار اغناطبوس زكا الاول عيواص بطريرك انطاكية وسائر المشرق والرئيس الاعلى للكنيسة السريانية الارثوذكسية الجامعة



### الكنسة المستحلة

#### ١ .. معناها

استناداً إلى معطيات الانجيل المقدس ، وسائر أسفار العهد الجديد فإن للكنيسة معنان : روحي حقيقي ، وحرفي مجازي ، فمر حيث معناها الحرفي الحقيقي تعني جماعة المؤمنين بالمسيح الاله المتجسد ، وبابيه ، وروحه القدوس ، الثالوث الأقدس الاله الواحد . كقول سفر الأعمال « جميع الذين آمنوا كانوا معاً » اع : ٢ : ٤٤ وقوله أيضاً ، وكان الرب كل يوم يضم إلى الكنية اللذي تخلصون أع: ٢ : ٧٤ من سفر أعمال الرسل أع: ٢ : ٧٤ من سفر أعمال الرسل مرادفة ، للفيظة جميع الذين آمنوا في ٢ : ٤٤ وهكذا كلما ورد ذكر الكنيسة في الانجيل وأسفار العهد الجديد تعني جماعة المؤمنين .

وقد دعيت هذه الجهاعة بثلاثة أسهاء رئيسية:

أولا: المؤمنون: لايانهم بلاهوت السيد المسيح ، وهي تسمية عامة مطلقة .

ثانياً: مسيحيون: ظهرت هذه التسمية بعد تنصر الأمم الوثنية . ودعي التلاميذ بها في انطاكية أولا أع ١١: ٣٦ وذلك لاتباعهم دين السبح . وقد جاءت هذه التسمية برمانا على شجاعة الجاعة المؤمنة في انطاكيا معلنة أن الكنيسة لم تعد مجرد شيعة يهودية .

ثالثاً: نصاري أو ناصريون: لم تطلق هذه التسمية على الرب يسوع وعلى المسيحيين من الخارجين عن الكنيسة بل في داخل الكنيسة . والرب يسوع بالذات دعا نفسه بها حينها ظهر لشاول الطرسوسي اع ٢ : ٢٢ - وربها كانت خاصة بالمتنصرين اليهود ، إذ كان مسيحيو فلسطين يسمون « ناصريين » ، وهي نسبة إلى يسوع المسيح الذي سكن ونشأ في الناصرة ودعى ناصرياً

وهنالك تسميات أخرى عديدة إلى جانب التسميات الثلاث ، نحو مدعوين ، قديسين ، مختارين ، كما سميت الكنيسة عروس المسيح لأن المسيح أضحى عريسها ، وجسد المسيح ذلك باعتبار أن المؤمنين جميعاً أعضاء في جسد المسيح الذي هو الرأس .

تطلق هذه الصفات والنعوت جميعاً على جماعة المؤمنين بالمسيح اكليروسا وشعبا ، رجالا ونساء ، كباراً وصغاراً ، ومهما كان عددهم وشأنهم كقول السيد المسيح « لأنه حيثها اجتمع اثنان أو ثلاثة باسمي فهناك اكون في وسطهم » مت ١٨ : ٢٠

وتقسم الكنيسة إلى مجاهدة منظورة ، ومنتصرة غير منظورة ، فالأولى هي جماعة المؤمنين الاحياء على الارض مت ١٨ : ١٩ الذين يجاهدون الجهاد الحسن ، ويتممون السعي ، ويحفظون الايان ، ٢ : تيم : ٧ ، والثانية هي جماعة مؤلفة من المؤمنين الراقدين الذين انهوا جهادهم على الأرض ، وقدموا الشهادة للمسيح ، وحفظ لهم اكليل جهادهم على الأرض ، وقدموا الشهادة للمسيح ، وحفظ لهم اكليل

البر، الذي يهبه لهم في ذلك اليوم الرب الديان العادل . ٢ تيم ٤ : ٨

## ۲ - علاماتها

للكنيسة المسيحية أربع علامات خاصة تعرف بها ، وقد حددها المجمع النيفاوي المسكوني الأول علم ٣٢٥ بقوله ، ونؤس بكنيسة واحدة ، جامعة ، مقدسة ، رسولية .»

أولا: فهي واحدة لأن لها ايهان واحد ومعتقد واحد، وتعليم واحد، ومعمودية واحدة كقول الرسول بولس الخبرين جد واحدة في المسيح واعضاء بعضا لبعض كل واحد للآخر الخبرين والكنيسة وان تكن أعضاء كثيرة ومتفرقة إلا أنها حمد واحد اعضاؤه المؤمنون جسد المسيح الذي هو الرأس ، اف ٥ : ٢٧ : ٣٠

ثانياً: وهي مقدسة: كقول الرسول بولس « وأحب المسيح أيضاً الكنيسة، واسلم نفسه لاجلها لكي يقدسها مطهراً اياها بغسل الماء بالكلمة لكي يحضرها لنفسه كنيسة مجيدة لادنس فيها ولاغضن أو شيء من مثل ذلك بل تكون مقدسة وبلا عيب » اف ٥: ٢٥ - ٢٧ وهي مقدسة بالرغم من وجود أعضاء ينتسبون إليها ويسيرون في الخطية. فسلوك هؤلاء بالخطية لاينفي عنها القداسة، شأنها شأن أية عائلة فيها أفراد شريرة لايدل على فساد تلك العائلة كلها.

ثالثاً: وهي جامعة: لأنها تضم إليها الذين يخلصون. وتعلم الايمان للجميع كقول الانجيل المقدس « ويكرز باسمه بالتوبة ومغفرة

الخطايا لجميع الأمم » لو ٢٤ : ٤٧ . فالمؤمن أينها كان في المسكونة هو عضو في الكنيسة الجامعة . وكها لايحدها مكان كذلك لايحدها زمان فهي تشمل المؤمنين في كل الأزمنة الماضية والحاضرة والمستقبلة . فهي ليست كالكنيسة اليهودية التي كانت محصورة في أمة واحدة ، بل تشمل كل الأمم والجنسيات والفئات .

رابعاً: وهي رسولية: لأنها مبنية على أساس الرسل والأنبياء ويسوع المسيح نفسه هو حجر الزاوية. اف ٢٠: ٢٠ . فقد تسلمت الايهان من الرسل الذين كانوا منذ البدء معاينين وخداماً للكلمة لوا : ٢ ولتسلمها السلطان الشرعى منهم متسلسلا حتى يومنا هذا .

إن كنيستنا السريانية الارثوذكسية الانطاكية ، هي كنيسة بطرسية رسولية ، لأن سلسلة بطاركتها تبتدىء بالقديس بطرس الرسول وتتسلسل بدون انقطاع حتى يومنا هذا حيث يتربع على العرش البطرسي الرسولي قداسة الحبر الأعظم مار اغناطيوس زكا الأول عيواص الذي يحمل الرقم ١٢١ في عداد البطاركة الانطاكيين .

## ٣ ـ تأسيسها

نشأت الكنيسة منذ أن خلق الله الانسان الأول آدم. فابتدأت الكنيسة بآدم ثم بالأباء الصالحين شيت ونوح وابراهيم واسحق ويعفوب وكانت تسمى بالكنيسة الأبوية لأنها كانت مؤلفة من الآباء الأولين الصالحين الذين كانوا يقيمون المذابح ويفدمون القرابين. ثم قامت الكنيسة الموسوية ، وبدايتها من موسى النبي وحتى ظهور المسيح وحوت كهنوتا وذبائح ، ثم ظهرت الكنيسة المسيحية من ظهور المسيح وستبقى إلى الأبد. ورسالتها موت المسيح على الصليب وقيامته من القبر حيا عجدا وهوالاله الحيالذي لا نهاية له أبدا. وقد ولدت الكنيسة المسيحية في يوم عيد العنصرة « الفنطية وسطى » ذلك أن الرسل القديسين بعد أن عاينوا صعود السيد المسيح إلى السماء في جبل الزيتون رجعوا إلى أورشليم ، وصعدوا إلى العلية التي كانوا فيها يقيمون مع مريم أم يسوع ومع أخوته والمؤمنين الذين كانوا نحوا من ١٢٠ نفسا مواظبين على الصلاة بنفس واحدة . وبعد عشرة أيام من صعود السيد المسيح حل عليهم الروح القدس شبه السنة نارية فامتلاؤا كلهم من روح القدس ، وهذه هي الساعة التي ولدت فيها الكنيسة التميحية - وهي قائمة على كهنوت العهد الجديد وعلى ذبيحة القداس الغير دموية . إن ماسبق شرحه كان مفهوم الكنيسة من حيث معناه الحقيقي

والروحي . والآن لنأتي إلى شرح المعنى الثاني للكنيسة وهو الحرفي والمجازي أي الكنيسة من حيث هي بناء .

## ٤ - الكنيسة من حيث هي بناء

إن لفي طقة الكنسية التي تعني جماعية المؤمنين بمفهوم روحي وحقيقي ، طبقت ثم على المعبد الذي يجتمع فيه المؤمنون المسيحيون الاداء سائر فروض العبادة الدينية ، وذلك من باب تسمية المحل باسم الحال فيه ، وبذلك صار للكنيسة معنى آخر هو حرفي ومجازي . وهذا التسمية هي نابعة من الكتاب المقدس نفسه ، يشت ذلك ماجاء في اكو المنا : ١٨ « لآتي اولا حين تجتمعون في الكنيسة » وقوله ايضاً « لتصمت نساؤكم في الكنيسة » اكو ١٤ : ٢٤ وان الكنيسة السريانية للدلالة على المعنيين معا الروحي الحقيقي والحرفي المجازي افرزت منذ القديم لفظة حمد الفظة حمد التي يعني بها وهي تختلف عن لفي طة حمد التي يعني بها وهي تختلف عن لفي طة حمد النهود وكنيستهم .

لم يكن لدى الآباء الاولين الذين كانوا يؤلفون الكنيسة الابوية مبنى يتخذ كمعبد متخصص للعبادة ، بل كانوا يعبدون الله حيثها وجدوا وحلوا ، واما في الكنيسة الموسوية فقد وجد اولاً «خيمة الاجتاع وبالسريانية صنعها موسى بأمر الرب . ثم بنى سليان الملك بيتاً للرب امل ٢ : ٢ من

الحجارة ، وهذا اول مبنى يشيّد من الحجارة ويخصص معبداً ، ودعي بـ « الهيكل » .

أما في الكنيسة المسيحية فلم يكن في اول عهدها كنيسة مبنية مخصصة للعبادة ، بل كان الرسل كها يحدثنا سفر الاعهال يدخلون هياكل اليهود في مواقيت الصلاة ، ويحضرون قراءة فصول الاسفار المقدسة ، كها جاء في سفر الاعهال ٥ : ٤٢ « وكانوا لايزالون كل يوم في الهيكل » . في سفر الاعهال الفرصة للمناداة بيسوع المسيح ، أو كانوا يجتمعون حيثها فيغتنمون تلك الفرصة للمناداة بيسوع المسيح ، أو كانوا يجتمعون حيثها تيسر لهم مكان للاجتهاع . واول مكان اجتمع فيه الرسل هو العلية (١٠ تيسر لهم مكان للاجتهاع . واول مكان اجتمع فيه الرسل هو العلية (١٠ أع ١٣ و ١٤ ثم أخذوا يقصدون منازل خصوصية يختارون منها الغرفة المرتفعة ويتخذونها على مثال العلية السرية محلاً للعبادة . راجع كو ٤ :

<sup>(</sup>۱) مما يدعو الكنيسة السريانية إلى الاعتراز والافتخار انها تحتفظ بدير مار مرقس ( دير السريان ) الاثر المسيحي المقدس النفيس حتى يومنا هذا . ذلك أن هذه العلية السرية التي فيها اكل الرب الفصح مع الرسل ، وغسل اقدامهم ، وانجزت فيها سائر اعمال الفداء ، وتمت تحت سقفها معظم لقاءات المسيح مع تلاميذه ، والاجتماعات الرسولية بعد الصعود ، هذه العلية هي نفس دير السريان في القدس وكانت تدعى « بيت مريم ام يوحنا الملقب مرقس » .

ومما يثبت ذلك صريحاً ، الرقيم الحجري الحاوي على الكتابة الأرامية الاثرية التي اكتشفت في اللول عام ١٩٤٠ خلال عملية صيانة كنيسة مار مرقس ، فعندما ازيل الكلس عن الجدران ظهرت على القائمة اليمنى في مدخل باب الكنيسة من الوجهة الداخلية على ارتفاع زهاء متر من الارض كتابة سريانية اسطر نجيلية في غاية القدم مزبورة على حجر القاعدة بحبر جلي حالك السواد محفوظة خير حفظ لانها كانت مغطاة بقهاش أبيض صفيق تعلوه طبقة من الجبسين بغاية العناية وهذه صورتها وترجمتها : هذا بيت مريم ام يوحنا الذي دعي مرقس ، وكرسه الرسل القديسون كنيسة باسم واللاة الألمه مريم بعد صعود سيدنا يسوع المسيح إلى السهاء ، وبني ثانية سنة ٧٣ م بعدما اخرب الملك طيطس اورشليم .

وبسبب الاضطهادات المتواصلة والعنيفة التي اثيرت على الكنيسة المسيحية في القرون الأولى ، كان المسيحيون أحياناً يتخذون لدفن موتاهم المفابر التي تسمى الكاتكمبات Catcumbat وكان لها اسراب سرية متفرعة في بطون الارض يسلكونها ، فتفضي بهم الى محل معد للصلاة ولاقامة ذبيحة القداس وذكر الراقدين . وتسمى ايضاً الدياميس ، التي تبدو أهميتها في النقوش التي تركت على الجدران ، فالسمكة كانت ترمنز إلى اسم المسيح ، والكرمة ترمز الى سر الافخارستيا .

يستدل من مجريات التاريخ الكنسي السرياني ان وجدت كنائس في القرون الثلاثة الاولى ، فقبل انصرام القرن الاول المسيحي ذكر التاريخ الكنسي لابن العبري ان مار ادى الرسول شيد كنيستين الواحدة في كفر عوزل من بلاد حدياب ـ اربيل ـ والاخرى في مدينة ارزون ـ كما شيد مار اسحق رابع أساقفة اربيل في النصف الاول من القرن الثاني شيد مار اسحق رابع أساقفة اربيل في النصف الاول من القرن الثاني

إن ظهور هذه الكتابة كان حدثاً تاريخياً هاماً ، جاء مصداقاً ودعمًا للعقيدة السالدة ، بأن دير مار مرقس يقوم على أساس « بيت مريم ام يوحنا الذي دعي مرقس » وقد أكد علماء الأثار ان هذه الكنيسة لا تقل قيمة تاريخية واثرية عن كنيستي القيامة والمهد .

ويما لاشك فيه ان هذه الكتابة الاثرية القيمة يرتقي تاريخها إلى القرنين الخامس والسادس بدليل الحرف الأرامي الذي استحدم فيها وهو المنحدر مباشرة من القلم الارامي الفلسطيني القديم الذي عم استعماله في هذه المنطقة في القرون الأولى للمسبحية ، بدليل صورتي الألف والتاء الموجودتين بشكلهما هذا بعينه في المخطوطات الأرامية الفلسطينية . (راجع المجلة البطريركية السريانية ـ القدس مع ٧ السنة ١٩٤٠ ص ٧٢٠ وبيت مرقس في اورشليم ، للمطران في مغود الاس بهنام ص ٤ - ٦ ) .

كنيسة في اربيل . وكذلك نوح اسقف اربيل الخامس شيد كنيسة في اربيل بين سنة ١٦٥ ـ ١٨١ ودفن فيها الاسقف شحلوفا ٢٦٤ + (١)ولما صدر مرسوم التسامح الديني سنة ٣١٣ م اتخذت بعض المعابد الوثنية المهجورة وحولت الى كنائس مع إجراء بعض تعديلات عليها .

بيد ان المسيحية لم يتسن لها انشاء الكنائس الكبيرة والفخمة إلا بعد ان حصلت على الحرية الدينية وأضحت المسيحية الدين الرسمي للبلاد سنة ١٣٣١. ولا سيما على عهد قسطنطين الملك في القرن الرابع الميلادي وذلك على اثر تنصره ، فقد انفق وامه هيلانه الملكة السريانية الرهاوية اموالاً طائلة في تشييد الكنائس الفخمة ، وقد تطوع خلفاؤه القياصرة ايضاً باقامة الكنائس والمعابد العظيمة حتى غدت من اعظم واكبر الحصون ، وافخر المباني ، وعد بعضها من عجائب الدنيا . ففي انطاكيا شيد قسطنطين وامه كنيستين فخمتين ، كنيسة السيدة ، التي كانت مثمنة الزوايا بقبة عالية ، مصفحة بالذهب ، عرفت بالكنيسة المذهبة الكبرى ، وفيها كان يلقي مار يوحنا فم الذهب خطبه المشهورة وكنيسة مار بطرس التي دعيت ايضا بكنيسة « القسيان » وفي هذه الكنيسة اقام البطاركة الانطاكيون حفلاتهم البيعية ، وفيها عقدوا المجامع . وفي الرها انشأت الملكة هيلانه كنيسة اجيا صوفيا التي عدت من عجائب الدنيا . فقد دبج داخلها بالذهب والزجاج والرخام الأبيض ، ورصع مذبحها واعمدتها بالفضة الخالصة . وفي القدس شيدت كنيسة القيامة العظيمة فوق القبر الخلاصي ، وهي كنيسة

<sup>(</sup>١) ابن العبري ، تاريخه الكنسي مج ٢ ومشيحازخا في ترجمة هابيل وشحلوفا اسقفي اربيل

منقطعة النظير فاقت ابنية العالم بجهال هندستها وبنائها . كما شيد كنيستين عظيمتين فوق مغاري بيت لحم وجبل الزيتون ، عرفت الأولى بكنيسة المهد والثانية بكنيسة الصعود .

وقد شيدت كنائس فاخرة عديدة في المدن والقرى ، منها كنيسة الاتسران في روميه باسم يسوع الفادي اطلق عيها اسم ماريوحنا المعمدان . وكنيسة مار بطرس الكبرى ، وكنيسة مار بولس الرسول . وفي الاسكندرية شيدت كنيسة بوكاليس العظمى . وفي القسطنطينية كنيسة اجياصوفيا ( الحكمة الألهية ) وفي دمشق كنيسة القديس يوحنا المعمدان ( الجامع الاموي حاليا ) . وكنيسة حلب الكبرى ، وكنائس الرقة ، وسميساط ، وملطية ، وسيس الخ .

وان نس لانس الكنيسة العربية التي سميت بـ « القليس » في اليمن ، التي شيدها ابرهة ملك اليمن في عام ٢٩٥ م : قال ابن اسحق في وصفها « وكان القليس مربعاً مستوى التربيع ، وجعل طوله في السهاء ستين ذراعاً ، وجعل بين ذلك كله حجارة تسميها اهل اليمن « الجروب » منقوشة مطبقة لاتدخل بين اطباقها الابرة . وكان له باب من نحاس يفضي الى بيت في جوفه طوله ثمانون دراعاً في اربعين ذراعاً معلق العمل بالساج المنقوش ومسامير الذهب والفضة وعقوده بالفسيفساء ( شجرة بين اصنافها كواكب ظاهرة ) ثم يدخل من البيت الى قبة جدارها بالفسيفساء وفيها جلب منقوش بالذهب والفضة ، وفيها الى قبة جدارها بالفسيفساء وفيها جلب منقوش بالذهب والفضة ، وفيها رخامة مما يلي مطلع الشمس من البلق مربعة تغشى عين من نظر اليها من بطن القبة تؤدي ضوء الشمس والقمر الى داخل القبة . وكان تحت الرخامة منبر من خشب اللبخ وهو الابنوس مفصل بالعاج ودرج المنبر من

خشب الساج ملبسة ذهباً وفضة (١) .

## ٥ \_ هيئة الكنيسة وأقسامها

ذكر كتاب مراسيم الرسل ان الكنيسة تكون مستطيلة الشكل على هيئة التابوت من الشرق الى الغرب اي متجهة نحو الشرق .

وقد جعلت الكنيسة على هيئة تابوت مستطيلة وعلى شكل بيضوي كالسفينة أو الفلك ، ذلك ان المسيحيين ليس لهم على الارض وطن باق ، فيقتضي ان يكونوا دائمًا على سفر متواصل موجهين افكارهم نحو الميناء السموي الذي هو بيتهم الابدي . وقد علل بعض اللغويين ان لفظة على اللي التي تعني بالسريانية الكنيسة متأتية من كلمة الكنيسة البيضوي . اما إقامة الكنائس نحو جهة الشرق فقد علل الكنيسة البيضوي . اما إقامة الكنائس نحو جهة الشرق فقد علل معلمو الكنيسة ذلك الى ١ ـ رمزاً الى السيد المسيح المسمى «شمس البر» مل ٤ : ٢ وبديهي ان الشمس تطلع من المشرق ٢ ـ ان الفردوس (جنة عدن) كان الرب الاله قد غرسها شرقاً تك ٢ : ٨ . ٣ ـ ان السيد المسيح في مجيئه الثاني سوف يأتي من المشرق مت ٢٤ : ٢٧ .

جعلت الكنيسة ثلاث اقسام:

١ - قدس الاقداس هره مده مه و على او ها هه و حا ٢ - الخورس . معمون و حسا

٣- الهيكل. ١٥ دو الما

<sup>(</sup>١) المجلة البطريركية السريانية ـ دمشق مج ٦ السنة ١٩٦٧ ص ٤٢٩ نقلا عن بني صليب : مجلة الاسقف ايسيدورس السنة ٣٣ ص ١٠٥ وما بعدها .

#### - ۱ -قدس الأقداس

وهو القسم الاعلى ، مخصص للاساقفة والقسس والشامسة . يشير الى حضن الاب ويمينه ، من حيث لم يترك الابن السهاء عندما زل الى الارض متجسداً . وسياه بعضهم البيم حاصا الرتفاعه عن الخورس ، يرقى اليه بدرجة او درجتين او ثلاث درجات ، يفصل بينه وبين الخورس بحاجز يشيد تجاه المائدة . ويكون في وسطه من جانبيه أبواب يسدل عليها ستائر لحجب المائدة عن ابصار المؤمنين ي اوقات معلومة كما سيأتي شرحه . وليس من عادة السريان ان يضعوا وق الابواب المذكورة صور الرسل والقديسين كما يفعل اليونان. في سطه تقام المائدة ١٩٥٥ او ١٥٥٥ مند أو ٨٠ انها المذبح التقديم الذبيحة الألهية وتسمى ايضا المذبح مع حسل كما سيأتي شرحه . وفي بعض الكنائس سيما في لاديرة ، وبلصق بيت الاقداس توضع ذخائر القديسين في محل خاص سمى حداه ١١ او حدا عين لقديسين . ويلي قدس الاقداس محل من جهة يمين الداخل اليه لعى حم و مد د د اي بيت الخدمة فيه توضع لأنية والثياب القدسية ، واليه يذخل الكهنة والشمامسة ليرتدي كل نهم الثوب المختص بدرجته. ويوضع وراء المائدة في الصدر وعلى مرتفع كرسى للاسقف اكراماً

للكهنوت الحاوي السلطان الألهي ، ويجعل درجة تحته ليعلم الجالس عليه انه لايرقى اليه إلا بالفضائل ، ويحف بالكرسي الاسقفي مقاعد او درج يجلس عليها القسس .

وفي وسط المذبح المتوسط ينصب منبر صغير من خشب يقال له بالسريانية عليه كتاب الانجيل المقدس ، ويكون ظاهر الكتاب مغشى بصفحة من الفضة المذهبة مرسوم عليها الصليب ، وصور الانجيليين الاربعة ، ليقبله المؤمنون تبركاً .

ويكون حائط بيت قدس الاقداس الشرقي مجوفاً تفتح من وسطه في محل عال كوة أونافذة تدخيل منها اشعة الشمس . وقد نهى مار يعقبوب الرهاوي ٧٠٨ + الرجال العلمانيين من دخول المذبح . اما النساء فمحظور دخولهن كليا .

ذكر صاحب كتاب مصباح المرشد في الفصل ٣٥ ان بيت المعمودية يقام في يسار المذبح رمز على ان من يستدعى الى سنة المسيح، يؤخذ من الجانب الايسر الى الجاني الايمن. وفي بعض الكنائس يقام في مؤخرة الهيكل.

#### - ۲ ـ الخورس

الخورس يعني المرتفع عن صحن الهيكل ، يرقى اليه من صحن الهيكل بدرجة واحدة ، ولا يعترض بينه وبين الهيكل حاجز فاصل ، وهو

## خاص بوقوف القسوس والشامسة . توضع فيه المقرءتان عنا

لتلاوة الطقوس والفروض ، وترمزان الى جوقتي الملائكة اللتين راهما مار اغناطيوس النوراني ثالث بطاركة انطاكية ١٠٧ + ، وتكونان من الحجر أو الخشب . ويشير الى القاعدة التي منها ينطلق المؤمن الى قدس الاقداس ( السهاء ) .

#### - ۳ -الهيكل

كان الهيكل في الاصل مؤلفاً من قسم واحد هو جسم الكنيسة ، ثم جعل له جناحان يفصلها عنه صف من الاعمدة تعلوها قناطر . ويكون سقف الذي هو في الوسط اعلى من سقف كل من الجناحين . وللهيكل اجمالا باب او ابواب غربية ، وجنوبية ، وشالية .

والهيكل مخصص لوقوف جماعة المؤمنين العلمانيين ، وقد افرز الكتاب الثاني من مجموعة المراسيم الرسولية محلا خاصا منه للرجال ، وآخر للنساء ، يفصل بين المحلين حاجز من خشب على ما اشار الذهبي فمه في احدى خطمه .

يقام في وسط الهيكل تجاه المائدة حاصل المنبر، وهو مكان مرتفع يرقى اليه بدرج من جهة المشرق أو من جهة المشرق والمغرب معا. ويكون سطحه مستويا ليجلس عليه أو ليقف فيه الاسقف أو القسيس أو الواعظ. وهو يشير إلى رامة صموئيل التي كان من منبرها تعلن الخفايا للشعب.

ومثلها كان موسى النبي يصعد الى الجبل ويتحدث مع الله ، هكذا يصعد الكاهن على المنبر ويسمع صوت كلمة الله .

وبحذاء الهيكل يعلق الناقرس معتمل تنبيهاً للمؤمنين للاجتماع للصلاة ، وقد ورد في التقليد الكنسي ان البيعة تدق الناقوس كما كان يفعل نوح البار ثلاثاً في النار لاحتماع الفعلة لعمل الفلك وللأكل ، وكان الله تعالى قد امر اليهود ان يجعلوها كالابواق ينفخ فيها الكهنة لمناداة الشعب وكسر الاعداء . عدد ـ ١ : ١ :

ويقرع الناقوس للاسباب التالية:

المعند المورد المردوس ، وبواسطة خشبة الصليب صار لنا الخلاص من الخطية ، لذلك عندما نسمع صوت الناقوس نرسم علامة الصليب على حياهنا .

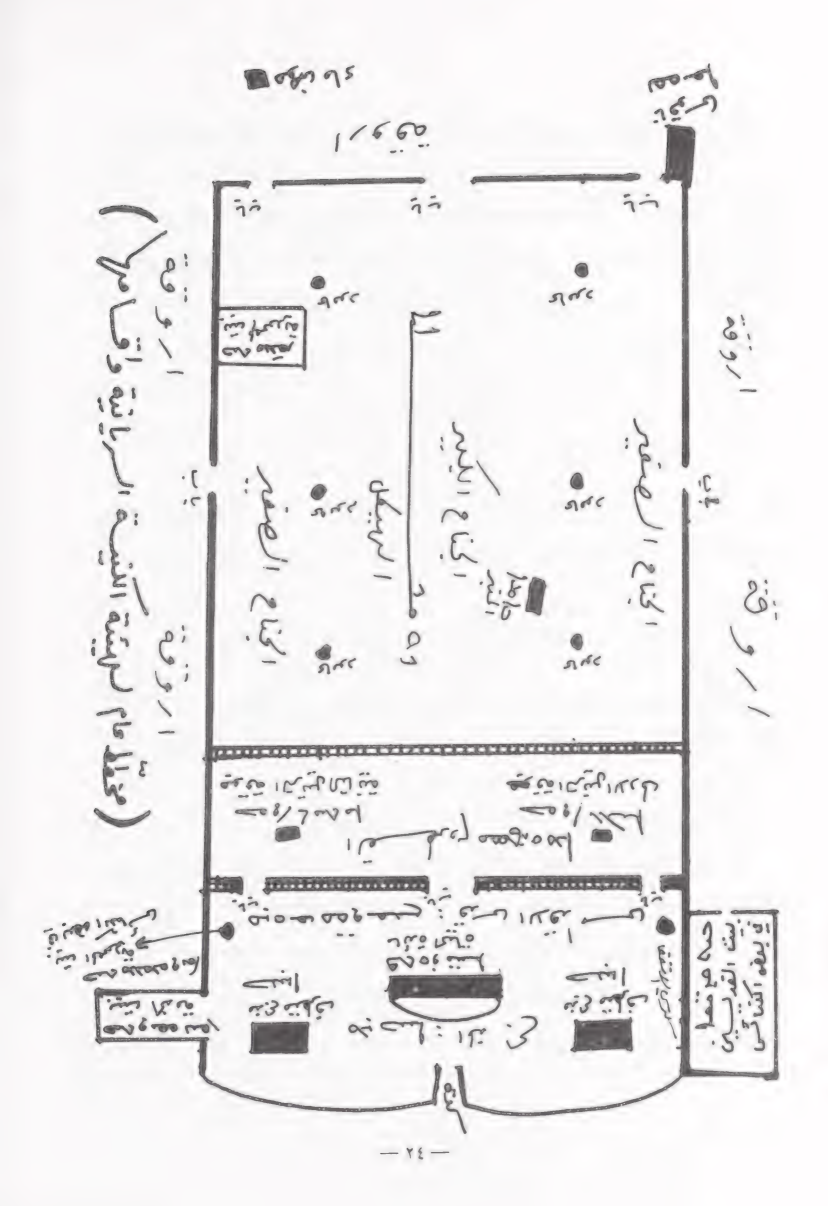
٢ \_ كما ان البوق يجمع قوات الملك واجناده لتعظيمه وتمجيده.
 هكذا ان الناقوس يجمعنا لتمجيد السيد المسح ملكنا والهنا.

٣ - كما أن البوق مجمع جنود الملك ليوزع لحم العطايا والهدايا ،
 هكذا أيضاً الناقوس يقرع ليجمعنا إلى المسيح الملك ليعطنا موهبة مغفرة الخطايا .

ع ـ كما أن البوق يبسع الاجناد سيبنًا اياهم لمحاربة العدو،

وهكذا فإن الناقوس يجمعنا للحرب والقتال مع عدونا الشيطان اللعين . وكان يحيط بالكنيسة قديبًا اروقة كان يقف فيها الموعوظون وسائر الذين كان يحظر عليهم حضور القداس . وفي فناء الكنيسة كان يركز حوض ماء يغسل فيه الداخلون ايديهم ووجوههم () .

<sup>(</sup>١) من أهم المصادر التي اعتمادنا عليها في موضوع ، هيئة الكنسية واقسامها ، المباحث الجلية في اللبتورجيات الشرقية والغربية . للنسيد المضربرك افراء رهماني دير الشرق، ١٩٣٤



ولنأتين الى تفسير تقسيم الكنيسة على النحو المار ذكره مستندين الى مراجع سريانية بحتة وبخاصة الى ما اورده العلامة مار ايوانيس الداري في مقدمة تفسيره للقداس:

جعلت الكنيسة ثلاثة اقسام للاسباب التالية:

أولا: تشبها بالمسكن الذي أمر الله موسى باقامته في ثلاثة أقسام هي ، قدس الأقداس: ويمثله في المسيحية المذبح أو بيت الأقداس ، وكما وبيت الخدمة: ويمثله الهيكل والدار المحيطة بقدس الأقداس ، وكما وقف الشعب اليهودي في الدار ، كذلك يقف المؤمنون في صحص الهيكل ، وكما وقف الكهنة واللاويون في بيت الخدمة هكذا يقف الكهنة والشمامسة في القسطروم ، وكما كان كبير الكهنة وحده يدخل إلى قدس الأقداس كذلك يقف الكاهن المقرب وحده على درجة المذبح .

ثانياً: تشبها بالملائكة. لقد جعل اللاهوتيون الملائكة تسع طغهات أو رتب ، ونظراً لتفاوتهم في القداسة والكرامة ، والصلاح رتبوا درجات عليا ورتباً على الشكل التالي: (١) السرافيم (٢) الكروبيم (٣) العروش (٤) السادات (٥) الاجناد (٦) السلاطين (٧) الرئاسات (٨) رؤساء الملائكة (٩) الملائكة . وتشكل هذه الطغهات التسع ثلاث كنائس سهاوية عليا ووسطى وسفلى . كل كنيسة تحتوي على ثلاث طغهات . فالكنيسة العليا تتألف من السرافيم والكروبيم والعروش . والكنيسة الوسطى تتألف من السادات ، والاجناد والسلاطين . والكنيسة السفلى تتألف من الرئاسات ، رؤساء الملائكة ،

والملائكة . وعليه فإن قدس الأقداس يشير إلى الكنيسة العليا . والقسطروم أو الخورس يشير إلى الكنيسة الوسطى . والهيكل يشير إلى الكنيسة السفلى .

ثالثاً: لأن في الكنيسة ثلاث مواهب روحية وهي: الكمال، والاستنارة، والتقديس. فالكمال هو جعل خليقة الله الجديدة كاملة بالمواهب الروحية. والاستنارة هي الابتعاد عن الجهل الروحي والدنو من المعرفة الحقيقية. والتقديس هو الذي يتم بالمعمودية من سائر الخطايا والآثام.

رابعاً: لأن الانسان الأول ارتكب الخطيئة بثلاثة أمور، بعقله، وبنفسه، وبجسده. ولما تجسد الاله افتداه بثلاثة أمور مقابلة، أي بالعقل لأنه غفر له. وبالنفس لأنها كانت وسيطة بين العقل والجسد. وبالخسد لأنه اتخذه ليخفي وراءه الالوهة، فلا تظهر للشيطان فيتقدم للحرب ضد الله ويقهر. وبذلك يفوز الجنس البشري بالخلاص.

وبعد أن يشرح الملفان الداري سبب جعل الكنيسة ثلاثة اقسام ، يعود فيتساءل : لماذا وضعت حدود وحواجز بين قدس الأقداس والقسطروم والهيكل والدار الخارجية ؟ فيجيب ذلك لأن مخادع الكاملين مفصولة عن مخادع العادلين وهذه عن مخادع الأبرار ، وهذه عن مخادع التائبين . فالكاملون هم الذين لم يخطئوا ولم يتدنسوا كافة أيام حياتهم . والعادلون هم الذين أعطوا الجسد حقه بها يلزمه من الحاجات .

والأبرار هم الذين بالوا التبرير بعد سقوطهم في الخطيئة بأتعاب واحمال شاقة . وقد اتخذ الملفان هذه الفكرة من قول الرسول بولس « ومجد الشمس نوع ، ومجد القمر نوع آخر ، ومجد النجوم نوع آنور ، لأن نجما يمتاز عن نجم في المجد » 1 كو 10 : 13

## ٦ - تكريس الكنيسة ومحتوياتها:

حتمت القوانين البيعية ألا تدشن الكنسية إلا بعد أن تقدس بصلوات خاصة تعرف بطقس التقديس والتكريس وقد جاء في كتاب الهدايات للعلامة ابن العبري وجوب مسح المائدة ، وجدران قدس الأقداس ، وجدران الهيكل الخ بالميرون المقدس .

والمنافرة عليها القرابين ، وإن التقديس والمسح محصوران بالاسقف وحده ، وقد القرابين ، وإن التقديس والمسح محصوران بالاسقف وحده ، وقد تدنس الكنيسة بحادث ما ، فحينئذ تتلى صلوات خاصة لزوان تدنسها . ويزول تقديسها نهائياً إذا انهدمت وتركت .

وقد نهت القوانين البيعية اقامة الذبيحة الألهية في البيوت في حال توفر كنيسة مقدسة ومكرسة.

أما بيت الشهداء والقديسين ، والصليب ، والمزارات ، والمقامات ، فيتم تقديسها بتلاوة صلوات خاصة ، ودهنها بالزيت لابالميرون .

## ٧ - المائدة ومحتوياتها:

القسطنطينة

ترفع المائدة في وسط بيت الأقداس ، لأن المسيح صار وسيطاً بين الله والبشر . وتكون مطلقة من جهاتها الاربع لتكون انظار المصلين متجهة إليها . فيذكرون الجلجلة والحمل المذبوح لأجلهم ، وأيضاً لسهولة الطواف حولها .

وتقدس بصلاة خاصة وتمسح بالميرون ، وترفع عليها الذبيحة غير الدموية .

تتخذ مادتها غالباً من الخشب المختار (۱)أو الحجر أو الرخام أو الفضة (۱) وتصنع مستوية على شكل مستطيل لأنها تشير إلى قبر السيد المسيح .

<sup>(</sup>١) قال مارايوانيس الداري ٨٦٠ + « إن المائدة في الشريعة الموسوية كانت مغشاة بالذهب من الداخل ومن الخارج ، وكان ذلك يرمز إلى اتحاد اللاهوت بالناسوت ، كما كان يرمز أيضاً إلى نقاء والدة الاله من أدران الخطيئة كي تكون أهلا ليحل عليها الروح القدس ، وتحمل الاقنوم الثاني في أحشائها . أما في المسيحية فتصنع المائدة من الخشب دون تغشيته بالذهب ، وذلك كما أن الخشب عندما يحترق بالنار يذوب ويتلاشي ويستحيل رماداً . هكذا أيضاً أن كلمة الله الذي هو تحت شكلي الخبز والخمر الموضوعين على المائدة يحرق الخطايا ويذيبها ويحيلها إلى العدم . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، كما أن الخشب يزهر وينبت إذا كان له جذر ، هكذا أيضاً الراقدون بالمسيح ودمه الدفينين في طم جذور الايمان متأصلة فيهم ، فانهم يزهرون ويحيون بواسطة جسد المسيح ودمه الدفينين في أعضائهم » وقيل أيضاً أن صنع المائدة من الخشب ، يسهل نقلها من مكان إلى آخر في ابان الاضطهادات . ولا تزال المائدة في كنيسة القديسة شموني في برطلي - العراق من الخشب . القرن الخامس في بيعة الرها مائدة فضية كبيرة وزنها سبعة وعشرون رطلا . وفي أوائل القرن نفسه وهبت بلخارية ابنة الملك ارقاديوس مائدة من الذهب الابريز لكنيسة اجيا صوفيا في القرن نفسه وهبت بلخارية ابنة الملك ارقاديوس مائدة من الذهب الابريز لكنيسة اجيا صوفيا في القرن نفسه وهبت بلخارية ابنة الملك ارقاديوس مائدة من الذهب الابريز لكنيسة اجيا صوفيا في

قال بعضهم أن المذبح ( المائدة ) يشير إلى عانوئيل الذي هو شجرة الحياة . وقال آخرون أنه محل الصليب أي الجلجلة ، الذي عليه قدم المسيح قرباناً ، أما ايوانيس المداري ١٨٠٠ + وموسى بن كيفا ١٩٠٣ + فيقولان : لاشك أن المسيح دعي عانوئيل ، وخبز الحياة ، والمصلوب . ولكن لايصح ان نقول أن المذبح ( المائدة ) هو عانوئيل ، لأنه إذا كان المذبح هو عانوئيل ، وكان الجسد والدم عانوئيل أيضاً ، فينتج من هنا اثنان عانوئيل وهذا محال . كما لايصح أن نقول أن المذبح يرمز إلى الجلجلة أو الصليب لأننا بذلك نعمل ذكرى صلبه ونقدم ذبيحة دموية ، وهذا محال أيضاً ، لأن الذبيحة الدموية على الصليب قدمت مرة واحدة فقط . لذلك فيكون المذبح يشير إلى قبر المسيح فقط .

تركز المائدة على أطرافها الأربعة ، أربعة أعمدة ، تعلوها قبة ، يعلق على وجهها ستار يسدل ويكشف في أوقات معينة من القداس الألهي . يرقى إليها من صحن بيت الأقداس بدرجة واحدة أو درجتين أو ثلاث درجات ، ويحرج على غير الكاهن الوقوف عليها وقت القداس . ولا يجوز تجديدها اذا ما أصيبت بعطل ، كما لا يجوز غسلها أو مسحها بعد أن تقدست مرة واحدة من قبل الأسقف ، إلا في يوم الجمعة العظيمة عندما ترفع الأنية لتنفض ، فعلى الكهنة أن يغمسوا الاسفنجة بهاء عطري ويمسحوها . هذا ومنعت الكنيسة التقدم من المائدة بغية الاستشفاء . كما منعت وضع عظام القديسين عليها أيضاً . كقول يوحنا الاستشفاء . كما منعت وضع عظام القديسين عليها أيضاً . كقول يوحنا

اسقف تل موزلت ٣٨٥ + « ان عظام الشهداء والقديسين جديرة بالتكريم لأنها تصنع الأيات وتشفي الأمراض ، غير أنه لاينبغي أن توضع على المذبح » وقد افرزت الكنيسة لهذه الذخائر محلا خاصاًمن الكنيسة يسمى « بيت القديسين » .

كان المسيحيون في الأزمان الماضية لاينصبون في البيعة إلا مذبحاً واحدا ثم جرت العادة مع توالي الأزمان أن تقام المذابح المتطرفة التي تسمى بالسريانية عنبا

لوح من الخشب ، مستطيل الشكل ، يتخذ من الخشب اشارة إلى الصليب الخشبي أو رحام أو حجارة ممتازة ، يحذر زخرفته بنقوش . يقدمه الاسقف بتلاوة طقس خاص ، ويمسحه بالميرون وذلك في فترة معينة إما في يوم خميس الأسرار ، أو أيام الخميس من عيد القيامة إلى الصعود . وهو يشير إلى الصليب . يوضع في وسط المائدة بحيث يغطى كله بغطاء اشارة إلى المنديل الذي كان موضوعا على جروحات أيدي المسيح ورجليه . حيث أن الملائكة لم تحدق بها . وقد جرت العادة أن يكتب الاسقف اسمه على الطبايث الذي يقدسه مع ذكر تاريخ التقديس على الشكل التالي :

من الانجيل المقدس أو بيدي شياس كما يؤيد البطريرك الانطاكي مار قرياقس ٨١٧ + أو بوضع القسيس مندبلا في عنقه وامساكه الكاس والصينية بيده اليسرى ، والغاية من هذا منع التقديس على مذابح بدون طبليث ، وحذر استعمال طبليث مكسور أو مكرس من قبل اسقف غير ارتوذكسي . كما جعل تحت طائلة الفرز من يقدس على قماش أو جلد وجرى التساهل أيضا بحيث يقوم الطبليث مقام المائدة إذا تعذر الحصول على مائدة ممسوحة ، هذا ويجوز نقل الطبليث من محل إلى

ومما يجب ملاحظته ومراعاته ، أن الطبليث لا يغسل إلا في أوقات ضرورية جداً ، ولا يقدس عليه أكثر من مرة واحدة في اليوم . الغطاء عنص المنطاء على جانبي المائدة مسترسلا سابغاً على جانبي المذبح ، اشارة إلى عدم معرفة آدم للشجرة الني في وسط الفردوس .

ولابد منه لتقريب القربان ، ومن أغفله حرم وقطع من شركة الكنيسة ، وأجيز عند الضرورة القصوى الاستعاضة عنه بورقة

ويكون من الكتان الابيض . وإذا لايتيسر ذلك فمن الحرير . أما الصوف فقد منع اتخاذه لهذا الغرض منعاً باتاً . أما سبب صنعه من الكتان فاشارة إلى اكفان السيد المسيح التي كانت من الكتان . كيف لا والكتان ناصع البياض ، تصونه البرودة من العث ، ويشير إلى طبيعة الانسان النقية البيضاء قبل تلوثها بالخطية ، وقبل أن تلتهب فيها نيران الشر . وأما منع اتخاذه من الصوف فلان الانسان بعدما أخطأ ، ارتدى ثوباً صوفياً .

الرباط أصحاً يرضع في طرفي الغطاء ويربط وراء المائدة ، ويشير إلى القمط التي لف بها السيد المسيح عند ولادته ، وإلى رباط الروح القدس الذي يحل ويربط المؤمن بالنالون الأقدس في أثناء اقتباله سر المعمودية المقدس .

المنديل حديد بيل ينشر فوق الطبليت ويغطيه تماماً اشارة إلى المنديل الغطاء الذي وضع على جراحات يدي المسيح ورجليه ، رإلى المنديل المذي وضع على وجه موسى حين استنار بمنح الروح القدس ، ولم يستطع اليهود أن يتطلعوا إليه لخلوهم من الطهر والقداسة . هكذا المنديل يغطي الطبليث كي يبقى ما داخله تحافيا عن غير الانقياء . ويوضع فوقه الكأس والصينية .

### الأناءان القدسيان فينظ او قده ما

الـواحـد يسمى الصينية توضع فيه الـبرشانة أي القربان ، ويستدل من جواب يعقوب الرهاوي على سؤال تلميده أدى أن الصينية كانت عميقة القعر ولها قوائم تستند عليها . والآخر يسمى كانت عميقة القعر ولها قوائم تستند عليها . والآخر يسمى الخمر الممزوجة بالماه . ويكون الاناءان من الزجاج أو الرصاص أو الفضة أو الذهب() . أو القصدير ، ويجوز أن ينقش عليها صورة حمل اشارة إلى الحمل المذبوح ، وأن يرصعا بالحجارة الكريمة ، اشارة إلى درجات الذين يتناولون جسد المسيح ودمه ، فيشبه بعضهم الذهب وهم الكاملون ، وبعضهم الفضة وهم الأبرار والصالحون ، وبعضهم الزجاج وهم اللابن حافظوا على معموديتهم وعلى مواهب الرجح القدس التي نالوها . أما الحجارة الكريمة فيمثل بها الآباء والملافعة الذي فسر وا الكتب وعلموا المؤمنين . وأما القصدير فيشبه به بقية المؤمنين .

الكركب عد حد الدين الله السهاء ، وإلى الكوكب الذي ظهر للمجوس عند ميلاد المسيح . ويصنع من المعدن ويتألف من جزئين يكون كل منها على شكل نصف دائرة كالطوق ، ويوضع على الصينية تحاشيا من أن يمس الغطاء جسد الرب .

<sup>(</sup>١) عندما يقدم الاسقف الذبيحة الأفضل أن يكون الاناءان من ذهب أو مغشيين بالذهب، لكون الاسقف خبير بأقوال الانبياء التي تمثلها الفضة، وبأقوال الرسل التي يشير إليها الذهب.

الاسفنجة / محكم المنبر الرحة الجالس عليه السد المسيح في عهد النعمة . وتستعمل لمسح الصينة والكاس وتنشيفها ، كما ينشف بها المقرب أصابعه بعد لمس الجسد المفدس . ونشير أيضاً إلى اتحاد الانفس بأجسادها يوم القيامة ، ذلك أن الاستنجه اليابسة فور تبللها بالماء تنقلب يبوستها إلى وطوبة .

الوسادة حدراً وسادة صغيرة من النسيج يضعها الكاهن تحت قمه أثناء المناولة حذراً من انسكاب الدم المقدس ، وتوضع إلى جانب الطلث ، وتشير إلى منبر العدالة الذي سيرتفع عليه المسيح عام اللاينونة .

الملعقة ما 1205 أو حد التنعسل لمناولة الموبال الموبالة الموبالة

<sup>(</sup>١) يستدل من أقوال مار افرام السرياني . ان التناول قديمًا لم يكن بالملعقة ، بل كان المؤمنيان يضعون الجسد المقدس على راحة اليد اليس مسلمة إلى اليسرى على سخل سليب فيساولونه علم أنفسهم على هذا الوجه .

الخزانة فن و محمد المستودع يودع فيه شيء من القربان بعد ختام القداس لمناولة المرضى المدنفين وغيرهم . وداخل هذه الخزانة محفظة يوضع فيها القربان المغلف بقطعة من الكتان أو القرطاس . ويستدل من أسئلة أدى لمار يعقوب الرهاوي أن المحفظة عصر ثذ كانت الصينية . بيت القربان : ويسمى العرش عادت عصر ألى الكرسي الجالس عليه الرب التقديس لتوضع فيه الكأس . ويرمز إلى الكرسي الجالس عليه الرب (اش ٦ : ١) وإلى تابوت العهد الذي كان يوضع فيه المن داخل القسط خرو ١٦) وإلى تابوت العهد الذي كان يوضع فيه المن داخل القسط خرو ١٦)

أغطية الكأس والصينية مم عمل او على الغالب من غطاءان الواحد للصينية والآخر للكأس، ويكونان في الغالب من النسيج، ويشيران إلى الحجر الذي وضع على قبر الفادي.

الشوشيف من النسيج وترسم في وسطه صورة الصليب ، ويجوز أن يزخرف ، ويشير إلى غموض التدبير الالهي والتجسد قبل ظهورهما ، وإلى الصخرة التي فجرت اثني عشر نهرا لاسباط اسرائيل الاثني عشر ، وإلى الحجر الذي وضع على قبر المخلص . وكان الشوشيف في القديم وإلى الحجر الذي وضع على قبر المخلص . وكان الشوشيف في القديم كبيراً ، بحيث كان يغطي المائدة بأسرها . وكان الكهنة أو الشاسة المحيطون بالمائدة عند رفع هذا الغطاء عن الأسرار يعاونون الكاهن الكاهن

الذي يقدس ، في جمع أطرافه كها أثبت مار ايوانيس الداري .
الصليب : وحيف ويكون من الخشب أو الفصة أو الذهب أو المعدن . يوضع في وسط المائدة بين شمعتين من عسل النحل ، توقدان حين تقرب ذبيحة القداس ، أو يعلق فوق المائدة ، أو يركز في الجدار من جهة شرقي المذبح لوح من رخام قد نقش عليه الصليب ومما يجب الانتباه عليه والتقيد به ألا يوضع المصلوب على الصليب . وبحسب التقليد السرياني أن يكون متساوي الأطراف لا الجزء القائم منه أطول من الجزء المعترض .

المروحتان و ترق مدال و وهما صفحتان مدورتان على وجهيها صورة ملاك ، ويحيط بها جلاجل صغيرة ، ولكل منها قبضة طويلة كي يستطيع الشهاس أن يقبض عليها بيده ، فيحرك المروحة فوق

طويعة في يسلطيع السياس ال يقبض عليها بيده ، فيحرك المروحة فوق الأسرار أم فوق هامة الأسقف في أرقات معينة . تعلقان إلى طرفي

المائدة ، وتشيران إلى الكروبين اللذين كانا فوق تابوت العهد ، وإلى أجنحة السرافيم .

شمعة القربان على وهذه على المائدة حين تقرب ذبيحة القداس شمعتان أو أكثر من شمع العسل ، المائدة حين تقرب ذبيحة القداس اجلالا للمائدة وللقربان ومن جملة وأن تضاء قناديل في قدس الأقداس اجلالا للمائدة وللقربان ، ومن جملة القوانين البيعية حتمت أن يشعل قدام القربان طول الليل شمعة .

ملاحظات حول آنية المذبح :
أولا . إن الكنيسة لاتفرض مسح هذه الأنية بالميرون على غرار المائدة والطلب ، بل الاكتفاء بمباركتها وتقليسها من قبل رئيس الكهنة بتلاوة صلاة خاصة رتبت لذلك ، ولايجوز ذلك للكهنة إلا بإذن من الأستف

ثانياً: منعت القوانين الكنسية استعمال هذه الآنية لأغراض دنيوية ، ووضعت تحت طائلة الحرم من تجاسر على سرقتها أو استعمالها في غير الخدمة الخاصة مها .

ثالثاً: لا يحوز وضع آنية أخرى غريبة على المائدة إلى جانب آنيتها المذكورة سابقاً. حتى ولاعظام القديسين رغم قداسنها كها قلنا. رابعاً اذا عتى احد على الانية المقدسة، واضحى استعماله غير لائق، وكان من المعدن جاز تذويبه وصياغته للخدمة أو كسره وطموه في محل مصون. وإذا كان من قهاش أحرق بالنار وحفظ رماده في محل مقدس مصون كجرن المعمودية او استعمل لشفاء المرضى خامساً: سبق أن أشرنا إلى الستار (الحجاب) يسدل على الأبواب لحجب المائدة عن الصار المؤمني في اوقات معلومة، وذلك أسرة بموسى النبي الذي لما نصب المسكن في الربية أمره الله أن يصنع حجابين من السي الذي لما نصب المسكن في البرية أمره الله أن يصنع حجابين من السي الذي لما نصب المسكن في البرية أمره الله أن يصنع حجابين من السي الذي لما نصب المسكن في البرية أمره الله أن يصنع حجابين من المحوني، وارجوان، وقرمز، وبوص مبروم إلخ خر ٢٦٠. ليكون الحداما فاصلا بين القدس وقدس

الأقداس . رعو يشير إلى اخفاء الأسرار وعموصها ، وإلى المحل الذي يشتهي الملائكة إلى الاحداق به .

#### الكهنة

للكهنة زي خاص في الكنيسة الذي الاحتفال بالقداس يسمى « بالثياب القدسية » وزي خاص خارج الكنيسة .

أولا: الثياب القدسية الخاصة بذبيعة القداس:

اكراماً لسر القربان المقدس ، واقتداء ببعض رسوم العهد القديم ، فرضت الكنيسة استعمال ملابس كهنوتية خاصة عند القيام بتقريب الذبيحة المقدسة وهي كالتالي (١):

القسيص عن الحسور القطل ، اشارة إلى نقارة الكاهن واجتاع العصائل فه . وقاد الكتان أو القطل ، اشارة إلى نقارة الكاهن واجتاع العصائل فه . وقاد فضلت الكنيسة اللون الأبيض استناداً إلى الكتاب المقدس مز ١٠٤ من ١٠٠ ، اش ١ : ١٨ ، مت ١٧ : ٢ لو ٢٤ : ٤ رؤ ٤ : ٤ النع المعنيخ المعنيخ

<sup>(</sup>١) قبل أن يباشر الكاهن المقرب بارتداء الثباب القدسية ، يخلع أولا رداءه الفوقائي ثم يحتذي حذاء خاصاً بقدس الأقداس



الخوري الياس شعيا بزيه الخارجي الكامل

المزدار من النسيج تليلة العرض ، يتزنر بها الكاهن فوق الفسيص ، وهنو اشارة إلى ربط الشهوات والأهواء . وللدلالة على سمو مقامه واستعداده للخدمة «لتكن احقاؤكم ممنطقة » لو ١٢ : ٣٥ ، وعلى تقلده السيف ضد ابليس وجنوده . كان يلبسه الحبر الأعظم اليهودي عند تقديم الذبيحة خر ٣٨ : ٤٠ ، وقداسة البطريرك يرتدي زناراً معلقاً فيه قطعة مربعة من قاش عليها صورة ملاك تسمى « بالملاك » .

الزندان أوالكان وفي القميص . وذلك دليل على استعداده للسير ذراعيه إلى المرفق ليضم بها القميص . وذلك دليل على استعداده للسير في طريق الرب وحفظ أوامره واشارة إلى قوة الرب التي يستمدها الخادم لتأييده وقت الخدمة ، وفي الوقت ذاته يذكران الكاهن بوجوب الجهاد في مصارعة العدو .

المصنفة والأصل فيها أن يكون لونها أبيض ، تحدر على الرأس في قراءة وأسه . والأصل فيها أن يكون لونها أبيض ، تحدر على الرأس في قراءة الانجيل ، وتقديس الأسرار ، وبعض الحالات المعينة . وهي تشير إلى المنديل الذي وضع على رأس المسيح عند وضعه في القبر . كما أنه بمثابة العمامة التي كان يلبسها رئيس الكهنة قديمًا بأمر الله وقت الحدمة « خر العمامة التي كان يلبسها على الرأس تذكر رئيس الكهنة الاسقف بضرورة اليقظة الروحية والانتباه العقلى ابان الخدمة .



راهب سرياني بزيه الكامل

البدلة حرم ار همل البدلات مفتوحة من قدام، وتغطي البدلات بأسره، اشارة إلى بدلة هرون وإلى البدلات التي ظهر فيها الملائكة، وإلى ثوب المسيح الذي ألفى عليه الحراس الفرعة من الله الملائكة المالة المراس المسيح الذي الفي عليه الحراس المقرعة من الله الملائكة المالة الم

البطرشيل او فرا فرح الراحد في محمى فرحم المهود و البطرشيل الموفرة في المؤيد العلم الله الله والمهدة المهدة المهدة المهدة المهدية المهدين المعالم الله والمهدين المهدين المهدين المهدين الله الله المهدين الله المهدين الله المهدين الله المهدين المهد

الصليب وحد المحال بعد المحال المحال المحال المحال المحال عال عكان المحال به مناديل بعد المحال على عكان المحال بعد المحال على المحال ال

وفي جميع مادكر يتلو الكاهن أية او أكثر من المزاسير لدن لسه كل قطعة ويرسم عليها اشارة الصليب ، على القميص والزندين والمالة ثلاتاً ، وعلى المصنيخ مثنى ، وعلى الزيار عزة واحدة ، أما المصنيخ مثنى ، وعلى الزيار عزة واحدة ، أما المصنية فيرسم عليها رئيس الكهنة اشارة الصليب ثلاثاً .

ويرتدي الشماس قميصاً أبيض ، واورارا على كتفه الأيسر دليلا

على الخضوع والطاعة ، منسدلا بطرفيه من الجبهتين ليشابه جناحي لللاك للدلالة على الخدمة .

# ثانياً: الثياب التي يرتديها الاكليروس في حالة عدم إقامة الذبيعة:

إن القسس والاساقفة بطبقاتهم لم يكونوا يتميزون عن العلمانيين في زيهم الظاهر للعيان إلا باللحية دلالة على الزهد ، وكانت في الغالب كاردية الأشخاص الوقورين من العلمانيين يلبسون الطيلسان غير المبهرج باللون الأسود . وفوق الطيلسان يتدرعون بالجبة ، أما اليوم فالكهنة يرتدون قمبازاً أسود ويتزنرون بزنار أسود ويرتدون فوقه جبة سوداء . أما الأساقفة والمطارنة والبطاركة فيلبسون قمبازاً أحمر ، واكراماً واحتراماً لمقام البطريرك يستحسن أن يرتدي المطارنة والأساقفة قمبازاً أسود بازرار حمر بحضور البطريرك ، ويرتدون فوق القمباز جبة سوداء في حوافي الاردان والأطراف قماش أحمر ، ويتزنرون بزنار أحمر .

وأما غطاء الرأس فهو للأساقفة القبعة الملفوف عليها النسيج الأسود المحشو من القطن ويسميها العامية الطابية . واليوم هو

<sup>(</sup>١) ذكر يحيى بن جرير التكريتي الذي عاش في القرن الحادي عشر في كتابه المعنون « المرشد » أن المطارنة يلبسون غير اللون الأسود في أيام الأعياد . وبذلك أشار إلى العادة الجارية عند المطارنة الأقباط حتى اليوم أن يلبسوا الطيلسان الملون في المواسم .

« القاووق » . ويعمم القسوس رؤوسهم بالعمامة السوداء ، واليوم يستعملون القلنسوة اليونانية . وإن الأساقفة والرهبان يضعون تحت الطابية والعمامة كساء من الصوف أسود اللون يسمى « القباعة » أو الاسكيم . وهو بتغطيته الرأس ينحدر إلى مقدم الأنف بحيث لايسوغ لمن يلبسه أن يحوِّل نظره الى هنا أو هناك بل له أن يهتدي فقط إلى سبيله لاغير . ويكون الاسكيم منقوشاً بصلبان .

وكان يحمل الأساقفة والمطارنة في عبهم صليباً من المعدن أو الخشب يعلق به منديل من حرير موشحاً بالقصب يسمى هدداسي أي اللفافة . والقصد من تعليقه ، ألا يوضع الصليب في السه الله ملفوفاً به ، وإلا يعبض عليه باليد إلا بالمنديل وذلك اكراما واجلالا للصلب . وكلها جلس الأساقفة في دواه ينهم يضعون صليب اليد ملفوفاً بالمنديل المعلق به إلى جانبهم . فإذا دنا المؤمنون منهم لثموا الصلب ، تبركا . كها يحمل الاساقفة صليباً على صدورهم أيضاً أسوة باللاتين . كها يحمل الاساقفة في اليد اليمنى عصا أو عكازاً أسود اللون يكون غالباً من خشب الأبنوس في رأسه قبضة أو كرة صغيرة من المعدن تسمى معلاً الرسمي على المعدن المعدن المعدن المعدن على الدين المعدن على المعدن على المعدن على المعدن المعدن المعدن على المعدن المعدن على المعدن المعدن على المعدن على المعدن المعدن على المعدن على المعدن الم

٩ ـ المبخرة وتقديم البخور في العبادة:

تقدم الكنيسة البخور أثناء العبادة الجمهورية ، وفي خدمة القداس الالهي ، امتثالا لأوامرالكتاب المقدس كقول صاحب الرؤيا «جاء ـ ملاك ـ ووقف عند المذبح ومعه مبخرة من ذهب ، وأعطي بخوراً كثيراً لكي يقدمه مع صلوات القديسين » رؤ ٨ ـ ٣ و٤ .

والمبخرة هن من الفضة ، معلق بثلاث سلاسل في آخرها خطاف مكم المعلى . وقالت الأباء إن المبخرة تشير إلى العذراءالتي حل نار اللاهوت في أحشائها ولم تحترق ، وظهر منها للعالم عرفاً ذكياً بدد رائحة الخطية الكريمة ، وأعظى النقوس أن تستنشق رائحة الحياة وشذى القداسة ، وطيب السماء . والخطاف إشارة إلى اللاهوت ، والقبة التي تحت الخطاف تشير إلى السماء ، أما السلاسل الثلاث فاشارة إلى الشالوث الأقدس . والأجراس التسعة اشارة إلى تسع طغمات الملائكة . والبخور إشارة إلى قداسة الوحدة الطبيعية في الأقانيم " .

waste to account.

and the same of the same of the

<sup>(</sup>١) ذكر يوحنا اسقف دارا أن المبخرة كانت توضع على المائدة . ولكن هذه العادة بطلت

#### ١٠ - استعمال الأنوار في الكنسة:

إن عادة استعمال الأنوار في العبادة جرت في العهد القديم امتثالا لأمر الله عز وجل شأنه \_ فكانت تضاء الأنوار في المسكن الأول الذي بناه موسى النبي ، كما حذا حذوه سليمان الملك الحكيم الذي وضع في البيت الذي بناه للرب المنارة وسرجها

وكذلك في الكنيسة المسيحية فإن استعال الأنوار من شموع وقناديل وسرج تسليم رسولي كما يظهر عاجاء في سفر اعال الرسل ، أن التلاميذ لما كانوا مجتمعين في أول الاسبوع لكسر الخبز جعل بولس يخاطبهم ، وأطال الكلام إلى نصف الليل « وكانت مصابيح كثيرة في العلية التي كانوا مجتمعين بها » اع ٢٠ ؛ ٧ و٨ وهذه الأنوار تذكر المؤمنين أن يتخذوا يسوع رئيس ايانهم الذي دعا نفسه « نور العالم » مثالا لهم الكي يكونوا هم انفسيم مضيد في العالم الان المسيح دعاهم الته ويمجدوا اباكم الذي في السموات » مت ٥ : ١٦ . وليحصلوا بالتالي على رتبة القديسين الذين يضيئون كالشمس في ملكوت أبيهم . تضاء الأنوار في الكنيسة في الحالات التالية

أ لدى قراءة فصول الانجيل المقدس توقد شمعتان ، وتوقد شمعة واحدة لدى قراءة سائر أسفار العهد الجديد ، دلالة على النور الذي علم من الانجيل مشم ساؤه في كل الرحم على كلم الله للمدي

هي نور وسراج.

ب - خلال اقامة الذبيحة الالهية ، توقد على المائدة شمعتان على الأقل اكراماً لسري جسد المسيح ودمه الذي هو نور العالم .

جـ ـ لدى ممارسة طقوس الأسرار الكنسية السبعة للدلالة على ماتحتويه من أنوار القداسة والفضائل.

د- إلى جانب الصليب المقدس ، اشارة إلى يسوع الذي سمر على الصليب وقاد نقلنا من الظلمة إلى النور .

هـ - في الطواف في الكنيسة للدلالة على أن الانجيل أشرق في كل المسكونة وأضاءها .

و. أمام ايتونة السيدة العذراء لأنها والدة النور للعالم ، وأمام أضرحة القديسين لأنهم كانوا نوراً في هذا العالم .

ز: يحمل المؤمنون في بعض الاحتفالات الدينية والاعياد المارانية شموعاً بايديهم ، للدلالة على دخول نور المسيح الى قلوبهم ، وانهم مستحقون للدخول الى الملكوت ، ما داموا يهارسون الفضائل .

ح: تبارك الشموع في عيد دخول المسيح الى الهيكل احتفاء بيسوع الذي مر على ولادته اربعون يوما ودعيًا لقول شمعون الشيخ الذي حمل يسوع الطفال على ذراعيه وناجاه قائلا « لان عيني قد ابصرتا خلاصك . . . نور اعلان للأمم » لو ٢ : ٣٠ و ٣٠ .

ط: يعلق قنديل في حائط المذبح شرقاً اشارة الى النجم الذي ظهر للمجوس في المشرق.

**ي**: وقد سبق ان ذكرنا عن الشمعة التي تضاء امام القربان بصورة دائمية.

ومما يجب الالتفات اليه ومراعاته ، ان الكنيسة امرت باستعمال زيت الزيتون للقناديل وشمع النحل دون غيرهما في الاضاءة ، وذلك لان الزيت امر الله به في العهد القديم ، وهو يدل على الاعمال الصالحة واشارة الى نعمة الله متى سكبت على القلب القاسي لينته ، وعلى النفس المجروحة بالخطية ضمدت جروحاتها . اما شمع النحل فنظرا لنقائه وخلوه من الدهون والشحوم الحيوانية .

#### القسم الثاني

#### تشييد الكنائس

- ١ ـ السريان يتسيدون الكنائس.
  - ٢ ـ الكنائس الفخمة المندثرة .
- ٣ \_ الكنائس التي شيدها المؤمنون الآثرياء .
  - ٤ الكنائس القائسة « مزارات » .
    - ٥ \_ الكنائس الفخمة حالياً .

#### تشيد الكنائس

#### ١ - السريان يشيدون الكنائس

إن ظاهرة بناء الكنائس الفخمة في التاريخ السرياني جانب حصاري هام ، فإن السريان بساعي احبارهم ومناصرة المؤمنين . وصمة الاشرياء الغيارى اخذوا يشيدون الكنائس العديدة منذ الفرن الرابع المسيلادي ، انتشرت في سائس ارجاء انطاكية ، وتكريت ، وملطية ، والرها وسائر بلاد مايين النهرين ، وفي جميع انحاء سورية . عيزت بفخامة البناء ، وروعة الهندسة ، والزخرفة ، والصور الملونة الجميلة ، والكتابات والنقوش المستبدعة ، والمواد النفيسة من ذهب وفضة وزجاج ورخام ، وسائر انباع الرينة فكانت طرقة من طرف الايام وفضة وزجاج ورخام ، وسائر انباع الرينة فكانت طرقة من طرف الايام وفضة بن الدنيا .

إن الرب جميل ويحب الجهال ، « طلعنه كأرز لبنان » وهو « ابرح جمالاً من بني البشر » فالعناية بتجميل بيوت الله سن حيث النوحرفة والزينة ، وتزويدها بالأواني الذهب والفصية وحلل احريرية كل هذه من الامور التي تفرح قلب الرب وجهج ررجه القدرس وان النظيم والترنيب الحسن من الامور المسحدة لديه تعالى وقد انسجر بعص الملافنة والآباء وصرفوا عناية كاملة متكاملة بالسفيم والتجميل مهم مار ماروثا التكريتي 129 + فقد قال مار دنجا عفريان 129 - 100 ملسيد مار ماروثا وخليفته وكاتب سيرنه « ان النظام البديع ، والترتيب الحسن ، الذي نراه في خدمة الكهنة والشامسة وترتبل الأكلروس وزيئة المدامح

المقدسة وما فيها من نفيس الاواني وثمينها ، كل هذه المحاسن ترجع الى فضل مار ماروثا ومساعيه الحسان ويوحنا مطران ماردين ١٩٥٥ المالذي كانت له عناية عظيمة بالكنيسة وتزيينها واوانيها من كؤوس ومباخر وصلبان وغيرها . وارسل الى بعض اصحابه في الاسكندربة فاشترى له آنية لتقديس الميرون وثلاثة كؤوس ثمينة نادرة المثال .

على الرغم ماتهدم من هذه الكنائس نتيجة الزلازل والحروب ونوازل الدهر. فقد بقيت منها حتى عام ١٢٣٦ عشرون الف كنيسة بحسب ماكتب كيرلس الشالث البطريرك القبطي إلى البطريرك اغناطيوس الثالث السرياني في القرن الثالث عشر ١٠٠ وان في ملطية وحدها كان للسريان ٥٦ كنيسة باقية في القرن الحادي عشر .

إن عشرات البيع الباقية حتى اليوم هياكلها الشاهقة ، والماثلة رسومها شاهدة بطول باع السريان في فن البناء والنحت ، والتصوير امثال الكنائس في كل من ، ديرقرتمين ، وصلح ، وحاح ، وعرناس وكفرزي في طور عبدين ـ تركيا ـ ودير مار بهنام في العراق وغيرها .

وقد خصص الفيكونت فيليب دي طرازي في كتابه «عصر السريان النهيي » الفصول ١٣، ١٥، ١٤ في وصف ابنية السريان الاثارية والفحمة من اديرة وكنائس، متطرقاً في الحديث عن

<sup>(</sup>١) المجلة البطريركية - القدس - السنة الأولى ١٩٣٣ ، العددان ٤ و٥ مقالة ترجمة مار مارونا للبطريرك افرام برصوم ص ١١٥ .

<sup>(</sup>١) افرام برصوم: اللؤلؤ المنثور ص ٩٩٥ طبعة حلب ١٩٥٦.

الفنون الجميلة عندهم من تطريز وتصوير ونقش وهندسة · · · · · وسوف نحصر كلامنا الان في ثلاث نقاط .

اولاً: الكنائس الفخمة المنادثرة التي لم يبق له إلا ذكر في التاريخ فقط. ثانياً: الكنائس التي شيدها بعض الاثرياء المؤمنين على نفقتهم الخاصة

ثالثاً: الكنائس الباقية حتى اليوم ، والتي تعتبر « مزارات » لاحتوائها على ذخائر الشهداء واضرحه القديسين ، سيا المشيدة على اسم السيدة العذراء .

<sup>(</sup>١) عصر السريان الذهبي: فيليب طرازي . ص ٣٩ - ٦٦ . طبعة حلب عام ١٩٧٩ بهمة القس جوزيف شابو .

#### ٧ \_ الكنائس الفخمة المناثرة

أولاً \_ كنسة والدة الاله الكرى في انطاكة : هي الكنسة الكرى المثنة الزوايا ، اسسها قسطنطين وامه هيلانه وثابر العماة على الاشتغال في بنائها خمس عشرة سنة .

ثانباً \_ كنائس الرها: ذكر عمر ابن الوردي المتوفى سنة ٧٤٩ هـ في كتابه خريدة العحائب وفريدة الغرائب، كان فى الرها من الكنائس مايزيد على مئتى كنسة ودير . . وكان بكنبستها الكهرى منديل المسيح الذي مسح به وجهه فاثرت فيه صورته ، فارسل ملك الروم الى الخليفة رسولاً وطلبه منه وبذل له فيه اسارى كثرة واطلق الاسارى

وقد كتب البطريرك افرام برصوم مقالة في كنائس مدينة الرها(۱) ، اتى على ذكر اربع وعشرين كنيسة ، وعشرة اديار ، نقلاً عن تاريخ المؤرخ الرهاوي المجهول ، ومار ميخائيل الكبير . من جملة تلك الكنائس .

كنسة اجيا صوفيا الكبرى: لقد بذلت الماكة هيلانه عناية متميزة في اتقان هندسة هذه الكنيسة وزخرفتها حتى عدت من عجائب الدنيا. فقد اجزلت اليها تحفا ملكية وامرت أن يدبج داخلها بالذهب والزحاج والمرمر. وان يرصع بيت القربان واعمدة المذبح وسائر اعمدة الكنسة ومنبرها بفضة خالصة بلغ وزنها مائة واثنى عشر الف رطل.

كنسة ماريوحنا المعمدان: ابتناها نونا مطران الرها ٧٥٧ ـ ١٧١ على سوار عجبية من الرخام الاحمر. وكانت تشتمل على زهاء مائة نافذة

(١) المحلة البطريركية \_ القدس: السنة الاولى ١٩٣٣ ص ١٧٨ \_١٨٥ .

مشكة بقضبان حديدية ، يدخلها شعاع الشمس ولا تدخلها الطير . ودبّجها الصليبيون عام ١٠٩٨ باجمل زينة .

ثاناً \_ كنسة مرتم يم في دمشق : كانت كنسة عظمة كبرة انفق فيها مائتا الف دينار .

رابعاً ـ كنائس تكريت: تكريت مدينة في العراق، بين الموصل وبغداد، وهي مركز لمحافظة تدعى بمحافظة صلاح الدبن اتخذت منذ القرن السابع وحتى القرن الثاني عشر مقر للمفريانية السريانية النشئت فيها كنائس عديدة من جملتها:

الكنسة الجديدة (الخضراء): كانت كاتبدرائية فخمة ، شيدها المفريان دنحا الثاني ٦٨٨ ـ ٧٣٨ على اسم القديس مار احودامه أول مفارنة المشرق ، واطلق عليها كنسة الخضراء . وكانت اجمل كنسة في تكيت نقلت اليها ذخائر القديس مار احودامه ، واتخذها المفارنة منل القرن الثامن مركزاً لهم فبالغوا في تزيينها وتنميقها . خربت في القرن الثالث عشر من قبل المغول .

وهناك كنسة القلعة التي بناها ماروثا التكريتي في القرن السابع . وكنسة الشهيدين سرجبس وباخوس التي بناها المفريان بشوع سنة ٩٧٥ وعنى بزخرفتها بتصاوير بدبعة رائعة حتى اصبحت من اجمل الكنائس واروعها .

خامساً ـ كنسة مارتوما في بغداد: كانت كنيسة جليلة بحيطها سور فخم يبلغ سمكه ١٠ طابهقة كبيرة، وحهذا جنية غناء جملة، وسمست الضا كنسسة قطيعة الدقيق. كانت في باب المحه ل بحانب الكرخ وصفها ياقهت الحمه ي قال « ببعة كبيرة حسنة المنظ ، عجبة النيان ، مقصه دة

لما فيها من عجائب الصور ، وحسن العمل » نهبت واحرقت عام ٢٠٠٢ ثم اعيد بناؤها عام ٢٠٠٤ وكان يقيم فيها المفارنة عند زيارتهم بغداد منهم المفريان ابن العبري ١٠٨٦ + الذي قدس فيها الميرون ، ودفن فيها الفيلسوف العلامة يحي بن عدي المتوفى عام ٤٧٤ .

سادساً ـ كنيسة مار احودامه في برطلي: كانت كنيسة جليلة اقام فيها بعض المفارنة . وفي عام ١٢١٢ بنى فيها المفريان غريغوريوس يعقوب قلاية مفريانية . توفي فيها المفريان برصوم الصفي شقيق ابن العبري . حربت بعد القرن الرابع عشر . وفي اواخر تشرين الثاني سنة ١٩٣٩ ظهرت ضمن اخربة هذه الكنيسة رفات بعض اباء من الاحبار عرف مكانها بنور مشرق تلألا فوقها في بعض الليالي شهدت برؤياه عائلة شهد الجميه و بصدقها . فنقلت الارفتة بكرامة الى هيكل القديسة الشهيدة شموني ، بمساعي وهمة المرحوم الخوري الياس شعيا البرطلي .

كنيسة دير مايوحنا بن النجارين في برطلي : ابتناها المفريان ابن انعبري كنيسة دير مايوحنا بن النجارين في برطلي : ابتناها المفريان البرطلي المهندس المعاري ( مطران جزيرة قردو بعدئذ ) وشيد المفريان بجوار هيكلها غرفا كبيرة واحاطها بحوش واسعة ، وزين هيكل الكنيسة بصور رائعة استقدم لهذا الغرض مصورا بارعا كانت قد استقدمته الملكة هسبينة المؤمنة من القسطنطينية لزخرفة كنيسة تبريز الجديدة ، نقلت الى هذه الكنيسة ذخائر الشهيد مار يوحنا بن النجارين من كنيسة الشهيدة سوسن شقيقة الشهيد مار يوحنا في قرية بيت تكليشا بعد خراجا . وبعد خراب هذه الكنيسة في القرون المتأخرة ، نقلت ذخائر القديس الشهيد الى كنيسة الكنيسة في القرون المتأخرة ، نقلت ذخائر القديس الشهيد الى كنيسة مار تشموني في برطلي .

هذا نزر يسير جداً من نهاذج للكنائس الفخمة التي شيدها السريان في العصور السالفة . ولو شئنا ذكر كل الكنائس المعروفة لطال بنا المقام ، واحتجنا الى صفحات عديدة ، ولكننا نرى في هذا الكفاية

#### ٣ ـ الكنائس التي شيدها الاثرياء المؤمنون

الشعب السرياني معروف بعطائه ، مشهور بسخائه ، متعلق بحبه للكنائس وبيوت الله . وبين ثنايا التاريخ بين حين وآخر يتفقد الله كنيسته المقدسة ببعض المؤمنين الغيارى ، فازوا بنعمة من رجم وجاهة وثراء ونفوذاً . فراحوا يبنون الاديرة والكنائس على نفقتهم الخاصة ، ويفرقون عليها هبات كثيرة ، وكل ذلك يعملونه بنفوس رضية ، وقلوب مسرورة ، ففازوا بصالح الاجر وطيب الذكر ، اذ صرفوا اموالهم في احسن وجوهها وانفعها ، وادخروا لهم اسمًا عاطراً اثمن من كنوز الدنيا .

واحياء لذكرهم ، وإقراراً بفضلهم ، وتحريضاً للآخرين امثالهم ليقتدوا بفضائلهم نذكر منهم :

في حمص: وفي القرن الخامس، النوعيم الكبير بطرس بن يوسف الحمصي الذي شيد دير مار باسوس بين حمص وافامية، والذي اشتهر وذاع امره في سوريا واقصى البلاد حتى بلغ عدد رهبانه ٢٣٠٠، وحبس عليه قرى تكفيه حاجات اهله.

وفي الرها: تواجدت اسر سريانية ثرية غيورة امثال آل الرصافي وآل تلمحرى وآل قو زما وآل ايار تطوعوا للبيع بالأنية الذهبية والفضية وحسوا عليها الاوقاف بساتين ورحيا وحوانبت وحمامات. وآل جوميا الله عنوا في الرها بيعة فخمة باسم والدة الاله . وابتنوا في مدينة الفسطاط مصر هبكلين عظمين وعدة ديورة وكنائس. وقد بني اثناسيوس عميد اسرة آل جهمسا بسا للمعمه دية المقلسة ، وشاد هكالا فخياً عحساً بالغ في تزيينه وزخرفته فغشاه بالرخام وصفحه ذهماً وفضة ووضع فيه صورة السيد المسيح التي كان بعث بها الى ابجر الخامس ملك اله ها . وكذلك التاجران الرهاويان ايليا وصلما آل كيماش في القرن الشاني عشر اللذان كانا يقيان في القسطنطنية ، فقد كانا بتعهدان كنائس الرها وينفحان البيع والديورة واهل البؤس والفاقة بذهب وافر ، وأنية ثمينة . والطيب عيسى الرهاوي ١٢٤٥ الذي عرف في ملطبة في خدمة الملك الارمني، فقد شيد كنيسة عجيبة باسم القديس مار برصوم الناسك.

وفي تكريت العراق: ابراهيم يشوع التكريتي ، حاكم تكريت في القرن السابع الذي لقب « بابراهيم الثاني » فقد كان معواناً لمار ماروثا التكريتي في بناء الكنائس . كما انشأ هو نفسه ديورات وهياكل في مدينة تك يت وضواحيها : منها دير العذراء ، والهمكل الكبير ، وكان يغمر الأباء الأحبار والرهبان بهباته ، ويتعهدهم بصنوف الكرامة . والرئيس

ماروثا بن حسب الحريقي كاتب امير مصر الذي ابتاع لهمان الريان دبوا من الإقباط باثني عشر الف دبنار وذلك في القون الثامن ، واطلق عليه دير السريان حتى اليوم . واشتهرت اسرة آل ابي عمران التكريتي ١٠٩٧-٩٩١ مفخرة تكريت وجمالها ، وزينة سريان العراق ، فقد اثني عليهم ابن العبري كثيراً. وذكر في احداث سنة ٩٩١ قال « لما تقلت وطأة ضرائب حكام تكريت على أهلها الريان، هحروا وطنهم وتفرقوا في بلاد الله ، وكانوا حيثًا حلوا بنوا كنائس واديارا ، وزينوا الهباكل بالتقادم والهدايا. وكان من هذه الاسرة المباركة ثلاثة اخمة كرام استوطنوا مدينة ملطبة وابتنوا فيها كنائس وادبارا، وشيدوا في ضواحيها ديارات للرهبان وكانوا في ايام الجمع يطوفون على اهل البؤس والفاقة يتعهدونهم بالصدقات ، وذلك من الصباح حتى الظهر ، فحسدهم باسيليوس قبصر الروم ، وكانت ملطبة يومئذ خاضعة لحكمه والزمهم أن يضربوا سكة الدولة سنة ففعلوا ولم تنقص ثروتهم. وفي بعض الإيام نزلت بالقيصر حاجة فجاء بنفسه اليهم يستقرض منهم مالا فلها راوه خروا امامه تعظيًا واعطوه مئة قنطار ذهب اعني نحو مليون دينار ذهب. ومن اخبارهم الحسان: ان الترك اناروا في بعض الاوقات على بلاد ملطة وكان الشيخ ابو سالم الاخ الاكبر قد خرج لزيارة بعض الديورة فهق عند رجمعه في جملة الاسرى. فقال نه الاتراك: اشتر نف ك لانك رجل غني فاجابهم قائلًا: اذا بعتموني الاسرى بجملتهم:

اشتريتهم: فضحك القوم وقالوا له: كم تعطي: فاجابهم اؤدي خمسة دنانير عن كل نفس: فقالوا قد رضينا. فلما استوثق من كلامهم بعث فجاء بالمال ودفعه وافتدى الاسرى عن بكرة ابيهم. وكانوا خمسة عشر الف نفس. وكان المبلغ الذي اداه عنهم خمسة وسبعين الف دينار. ففعل ذلك لوجه الله. ووجد أيضاً الشماس ثاودورس بن مرقس التكريتي في المئة الحادية عشرة بنى في تكريت كنيسة باسم السيدة العذراء ومار احودامه.

وفي بغيداد: آل الخيار في القرن العاشر ، اشتهر منهم الاخوان علي والحسن ابنا سوار بن يابا بن بهنام المشهور بابن الخيار . اما علي فقد جدد قبة كنيسة القيامة في القدس . وآل توما البغداديون ١١٤٣ - ١٢٧٧ من رجال النبل والثراء والعلم والسياسة اشتهر منهم الطبيب امين الدولة ابو الكرم وهو صاعد بن يحي بن هبة الله توما السرياني ، وكان من الاطباء المتميزين ، والأعيان البارزين ، الذي ارتفع حاله فصار وزيراً للخليفة ناصر العباسي وخلف أبا الكرم ثلاثة بنين هم شمس الدولة أبو الخير سهل ، وفخر الدولة ماري ، وتاج الدولة أبو طاهر ، فازوا بالمراتب العالية والمكانة المرموقة . وللعلامة سويريوس يعقوب البرطلي ١٢٤١ + مطران دير مار متى قصيدتان على البحر السباعي ، قرط بها فخر الدولة وتاج الدولة . وقد أكرم هؤلاء الاخوة المفريان ابن المعدني لما نزل في بغداد ، وأغنوه بعطاياهم الجليلة وهباتهم الجزيلة . وانصرفوا إلى خدمة الكنيسة ،

فكان فخر الدولة ماري ارضديا قونا ، وتاج الدولة شهاسا انجيليا رسمه ابن العبري . وقد اثنى عليهم ابن المعدني في بعض تراجمه ، ونعتهم به فخر الملة » وقوام الامة المسيحية و « فخر البيعة المقدسة » .

وفي ديار بكر: اسرة آل اسحاقوني التي تطفحت انهار فضلها على الكنيسة بفوائض البر من ذلك تبرع عميد هذه الاسرة اسحق بن برعي القائد في ديار بكر، آنية قدسية كثيرة ذهبية وفضية ، وحللا فاخرة ثمينة نكنيسة الشهداء الاربعين في ديار بكر وذلك في القرن الخامس . كما بنى افراد هذه الاسرة ديرا اطلقوا اسم اسرتهم عليه . واشتهر من بين افراد هذه الاسرة توما الناسك ٢٤٥ + الذي كان ذا مال جم ويسار عظيم من الاملاك والعبيد والجواري ، وهجر الدنيا وما فيها . ونفح بكل ما كان يملكه الاديار والبؤساء والتمس بها وجوه الخير .

وفي خربوت اشتهر الطبيب شمعون الخربوق الذي طفحت افضاله على دير ما قرياقس المعروف بدير زونيقرت في حصن زياد خربوت واهله في العقد الاول من القرن الثالث عشر وذلك انه زين هذا الدير بتحف ملكية وآنية ذهب وفضة وجمع فيه نحو ستين راهبا ، ووهبهم اراض ومواشى كثيرة من ابقار وضان وخلايا نحل .

وفي هذا القرن ظهر بعض المؤمنين الغيارى حذوا حذو اولئك المحسنين منهم:

سليم عازر الحلبي: شيد كنيسة مار افرام بحلب عام ١٩٢٤.

عبد العزيز بيتون الموصلي: أنشأ في عام ١٩٢٥ كنيسة العدراء بي سنجار .

يوسف عبو اليسي وأولاده الموصليون: شيدوا كنيسة مار يوسف في الموصل ودارا للكاهن عام ١٩٥٩.

جيد زيونه الموصلي: انشأ الكنيسة الفخمة في بغداد على اسم الرسولين بطرس وبولس وذلك عام ١٩٦٤، ونهجا على خطاه شيد ولداه حميد ونافع ووالدتها حياة دارا جميلة للمطرانية في بغداد بجوار الكنيسة نفسها

المغترب جعبي عبد الله جعبي الحمصي: شيّد كنيسة مار الياس في فيروزة حمص عام ١٩٦١.

حميد بشير نوارة الموصلي: بنى كنيسة مار متى الناسك في بغداد عام ١٩٧٠.

ومن الاسر التي قدمت خدمات للكنائس والاديرة في مجالات اخرى.

ال توما الشرقي ١٠٥٠ ـ ١٢٩٣ عائلة حصكنية (حصن كينا) نشأ منها كهنة واساقفة . اشتهر منهم القس شمعون الذي نال سكانة ربيعة في الدولة الترية . قال فيه ابن العري « فنالنا منه معونة ورفعة وشرفا عظيمًا لشعبنا . وصار به قوام وحفظ لكنيستنا في سائر البلاد » اهتم القس شمعون في بعث المعاهد العلمية السريانية وتجديد اثارها وأمجادها آل الطيب التكريتيون ١١٢٠ ـ ١٢٧٣ كان رجالها يشتغلون بالتجارة ، ثم انتقلت هذه الاسرة إلى مصر واختلطت بالاسر القبطية واشتغل افرادها في دواوين الحكومة المصرية ، وحاز بعضهم الرتب البيعية العليا ، ونبغ

منهم رجال جمعوا بين العلم والعمل ثم عرفت بآل العميد . ورئيس الاطباء أبو على المارديي الذي جدّد بهاله ديرا غربي ماردين باسم الشهيد مار جرجس سنة ١١٦٩ . وآل شومنا الرهاويون ، اشتهر منهم سيخائيل حاكم مدينة الرها عام ١١٢١ وابن أخيه مار باسيليوس أبو الفرج ابن تاودوروس مطران كيسوم .

وفي زماننا هذا اسر سريانية عديدة في جميع الابرشيات تبذل كل ما في رسعها لخدمة الكنيسة .

#### ٤ \_ الكنائس القائمة (مزارات)

المزارات هي الأماكن المقدسة التي تضم رفات القديسين أو ذخائرهم ، ويلتقي فيها جماهير المؤمنين ، ومختلف الناس من شتى المذاهب ، ومن أقطار عديدة ، ينعمون بمرأى هذه الذخائر المقدسة والتبرك منها ، واستمداد شفاعة القديسين .

والالسن تتناقل باستمرار عشرات القصص من الأعاجيب والمعجزات التي يبديها الله سبحانه على يد اصفيائه وقديسيه . وفي مقدمة هذه المزارات ، ومن أرفعها شأنا ، وأجلها مقاماً وكرامة هي الكنائس التي شيدت على اسم السيدة العذراء مريم .

لقد عبر آباء الكنيسة السريانية عن اكرامهم للعذراء والقديسين بطرق عديدة أشهرها:

أولا ـ تسمية الكنائس بأسائهم: مما لاشك فيه أن الكنائس كلها بيوت للرب، مخصصة لعبادته تعالى ، وموضع مسكن مجده ، غير أن الكنيسة قد اعتادت منذ العصر الرسولي أن تشيد المعابد لله وتدعوها بأسهاء العدراء والرسل والشهداء والقديسين ، وذلك لا يعني أنها لهم أو أقيمت لأجلهم ، حاشا: فهي لله وحده . إنها الكنيسة فعلت ذلك ، لنكريمهم ، وتكريمهم اكرام لله الذي أكرمهم وجعلهم كنفسه

لو ۱۰ : ۱۱ وخصّهم بالسلطان مت ۱۹ : ۲۷ والمواهبير ۲۱: ۳۰ وبصنع المعجزات ۱۱ وجعل كل مسرته بهم مز ۱۶ : ۳۰ اضف إلى ذلك تشبها بالهيكل الذي دعي هيكل سليان في حين أنه بيت الرب ، وبالشريعة التي كانت شريعة الله ودعيت بشريعة موسى مل ٤ : ٤

ثانياً - الاحتفال بذكرى استشهادهم أو جهادهم وجعلها من ذلك أعياداً تعاد مرة في السنة ، ورتبت الكنيسة لهذه المناسبة فرضاً أو طقساً يتناول تاريخ حياتهم ، ويقيم جهادهم وشهادتهم ، ويستمد المؤمنون من ذلك البركة ، لأن « ذكر الصديق للبركة » .

أما بالنسبة لأمنا العذراء القديسة مريم فرتبت الكنيسة لها أعياداً كثيرة ، فهنالك عيد السيدة على الزرع في ١٥ كانون الثاني ، عيد البشارة في ٢٥ آذار ، وتذكار لبركة السنابل في ١٥ أيار ، وتذكار أول كنيسة بنيت على اسم العذراء في يثرب في ١٥ حزيران ، وعيد انتقالها في ١٥ آب ، وعيد ولادتها في ٨ ايلول ، وعيد تهنئتها بالميلاد في ٢٧ كانون الأول .

ثالثاً: أفاض آباء الكنيسة في مدحهم ، وتعداد مفاخرهم ، وذكر أسهائهم في الذبيحة الالهية ، وسائر الرتب الكنسية .

لقد كان للسريان في سالف الأزمان ـ كنائس عديدة وأديرة كثيرة في مختلف أنحاء الكنيسة ضمت ذخائر نفيسة للرسل والشهداء

والقديسين ، وعلى سبيل المثال لا الحصر « ذخائر كنيسة ميافارقين » التي كانت تسمى مدينة الشهداء لما جمعه بها القديس ماروثا من عظام الشهداء الذين قضوا على أيدي الفرس ، وأقام بها كنيسة على اسم الرسولين بطرس وبولس .

في حوزة كنيستنا السريانية اليوم كنائس آثارية قديمة ، يضم قسم منها ذخائر مقدسة وهي كما يلي :

ا ـ دير مار مرقس للسريان بالقدس : إن دير مار مرقس للسريان بالقدس هو بيت يوحنا مرقس أحد الذين ساعدوا الرسل في نشر البشارة ، واسم أمه مريم اخت مار برنابا كو ٤ ـ ١٠ . وفي هذا البيت تمت سائر الاسرار الخلاصية ، وهذا البيت هو البيعة المعروفة اليوم في القدس باسم دير مار مرقس للسريان راجع هنا ص ١٥ و١٦ .

## ب ـ الكنائس الآثارية والمزارات في سورية كنيسة السيدة أم الزنار بحمص :

شيدت هذه الكنيسة في عام ٥٩ م وكانت في أول أمرها صغيرة بسيطة بشكل قبو تحت الأرض ، وفي القرن الخامس كانت في حوزة الزعيم السرياني الكبير بطرس الحمصي . في سنة ١٨٥٢ جددت ووسعت .

سميّت بـ «كنيسـة أم الزنار» لاحتوائها على زنار السيدة العذراء . فقد ورد في أقوال بعض آباء الكنيسة أن العذراء لما دنت ساعة خروجها من هذا العالم ، أوعز الروح القدس إلى الرسل ، فركبوا متن الهواء ، واجتمعوا كلوامع البرق إلى القدس ماعدا توما . وفي اليوم الشالث من دفنها وصل توما من الهند إلى القدس ، فرأى مأتما علوياً ومشهداً عجيباً ، رأى وإذا العذراء مسجاة على ملاءة بيضاء تطير بها الملائكة إلى السهاء . فتردد حائراً ، ثم التمس منها ذخيرة ، فرأى وإذا العذراء المقدس منها ذخيرة ، فرأى وإذا الرسل مدللا به على انتقال والدة الاله إلى العلاء نفسا وجسدا ، ثم يعود الرسل مدللا به على انتقال والدة الاله إلى العلاء نفسا وجسدا ، ثم يعود نقل الزنار الشريف إلى الرها ولما أثير اضطهاد ضد المسيحين في الرها ، خشي المؤمنون أن يصاب بأذى ، فحمله بعضهم إلى حمص حيث أودع كنيسة السيدة ذخيرة للمؤمنين . وفي عام ١٨٥٧ وأثناء تجديد هذه

الكنيسة ، وجد الزنار موضوعاً في مائدة التقديس ، فلم يفتحوا الوعاء الذي حواه بل وضعوه ضمن مائدة التقديس في مذبحها الجديد بالحالة التي وجدوه فيها ، ووضعوا فوقه حجرا كبيرا نقشوا فيه بالكرشوني تاريخ تجديد الكنيسة عام ١٨٥٢ .

وفي نيسان عام ١٩٥٣ بينها كان البطريرك افرام الأول برصوم ١٩٥٧ بيتصفح بعض المخطوطات ، لفت نظره كتاب بالكرشونية يتضمن قصص ومواعظ وظهر أن غلافه مؤلف من عدة أوراق كدست بعضها فوق بعض الله ولله ولله فك جلد الغلاف وجده مؤلفاً من ست وأربعين رسالة كرشونية وعربية تخص أبرشية حمص مكتوبة منذ نيف ومائة سنة ، واحداها وهي كرشونية ، رسالة انفذها وجهاء السريان في مص وحماة ودمشق وصدد وغيرها من قرى حمص إلى وجهاء مدينة ماردين بعلمونهم بها أنهم في أثناء هدم كنيستهم في حمص قصد تجديدها وتوسيعها : وجدوا فيها الزنار الشريف بالطريقة المار ذكرها . فأمر البطريرك افرام بالتحري عنه ، فظهر الزنار وتبرك منه المؤمنون . ولما فحصته مديرية الآثار في دمشق ، اثبتت قدمه وصحته في تقرير خاص . والنا ندرج هنا هذا البيان المستمد من كتاب البيان البطريركي في زنار سيدتنا العذراء في كنيسة حمص .

<sup>(</sup>١) كان الشرقيون منذ ثلثائة سنة . بهذه الطريقة يجلدون بعض مخطوطاتهم أو بخشب سميك ثم يغلفونها بجلد أو قهاش سميك لقلة الكرتون



البطريرك افرام برصوم ١٩٥٧ + يعلن غن اكتشاف الزنار المقدس عام ١٩٥٣

# فصل في تقرير مديرية الآثار العامة في دمشق في حق الزنار

إننا زيادة في التحقيق رغبنا إلى مديرية الاثار في دمشق فأوفدت الينا لجنة قوامها الدكتور جوزيف سبع محافظ متحف دمشق والاستاذ رئيف الحافظ المساعد الفني في البحث ، وبعد دراسة الزنار الشريف وكل ما يتعلق به درسا كافياً كتبت تقريراً في ١٦ آب ١٩٥٣ م مآله بعد مقدمة في كيفية الكشف واثبات نقش الرقيم المؤلف من تسعة أسطر قالت ما يأتى :

«جرن من الحجر البركاني على شكل تاج عمود بسيط ، ارتفاعه الم ستتيمترا وطول ضلع سطحه العلوي ٢٤ سنتمتر وطول ضلع قاعدته ٢٩ سنتمتر ، وفي منتصف ضلع سطحه العلوي قرص نحاس قطره ١٥ سم مزين بدوائر متحدة المركز يغطي حفرة نصف بيضوية تقريبا ، قطرها العلوي ١٦ سم ، ضمنها علبة اسطوانية الشكل من المعدن المتأكسد لدرجة أنه لم يبق من المعدن شيء ، وقد حفظ التأكسد شكل العلبة الاصلي وعلى الأرجح انها من الفضة الممزوجة بمعدن أخر ، ولما حاول غبطة البطريرك اخراجها من الجرن تحطمت بيده إلى أجزاء صغيرة وبقي قعر العلبة لاصقاً في حفرة الجرن فأخرجه محطاً إلى

عدة قطع ووجد ضم. العلبة زناراً ملفوفا حوله قطع من الخيطان والقياش ».

وأما الزنار فطوله ٧٤ سم وعرضه ٥ سم وسمكه ٣ مم تقريباً ، لونه بيج فاتح وهو مصنوع من خيوط صوفية طولانية في الداخل نسج عليها خطوط من الحرير ، وطرز الزنار بخيوط من الذهب على سطحه الخارجي وقد تأكل من أطرافه وظهرت عليه أملاح وتأثر بتأكسد العلبة المعدنية .

وكان معلقاً في جانب العلبة المذكورة من الاعلى اسطوانة نحاسية طولها ٥ر٦ سم فتحت فظهر ضمنها قطعة عظمية من ساعد انسان بنفس الطول ، وظهر ضمن القطع العظمية مايشبه رقا ملفوفاً يتطلب اخراجه معالجة خاصة دقيقة .

ثم التقرير الثاني نقتطف منه مايأتي:

« إن الجرن والقرص النحاسي يعودان إلى العهد البيزنظي وربيا وضعت العلبة المحتوية على الزنار في الجرن وغطيت بالقرص النحاسي عند تجديد الكنيسة في سنة ١٨٥٧ م مع العلم أن العلبة تركت أثر التأكسد في أسفل الجرن .

<sup>(</sup>١) نرجح أنه مصنوع من خيوط كتان وحرير .

«يظهر أن العلبة الأنفة الذكر كانت موضوعة في مذبح الكنيسة السابقة منذ زمن بعيد ربها يبدأ مع البيعة السابقة كها يدل على ذلك تأكسد العلبة الشديد الناجم حتها عن وجودها في أرض رطبة مدة طويلة وتآكل الزنار أثناء وجوده ضمن العلبة وحالة العظمة والرق الموضوع ضمنها ، ولا شك أن دراسة هذه الأشياء بعد معالجتها الفنية ستوضح ملاحظاتنا الأولية ».

وعلق عليه في الهامش:

إن كثيراً من نصوص العهد الجديد تشير إلى استعمال زنانير من قبل المسيحيين الأول ، كما أنه يظهر من دراسة النسيج والالبسة إلى العهد الروماني أن الشرقيين كانوا يتمنطقون بزنانير من أنواع مختلفة ، ومن الأمثلة على ذلك جزع بازلتي لامرأة ( من ذلك العهد ) متمنطقة بزنار يهاثل الزنار المذكور ( متحف السويداء رقم ٣٠٣) .

#### الخاتمة

نحن اغناطيوس افرام الأول برحمة الله تعالى بطريرك الكرسي الرسولي الانطاكي وسائر المشرق ، وقد بحثنا في هذا البيان سائر الابواب التاريخية والاثرية التي تتعلق بسيدتنا مريم العذراء وزنارها قدس الله سرها ؛ نؤيد بحسب ما ظهر لنا من الدلائل صحة زنارها الشريف الذي حفظ في بيعة السيدة بحمص ، وندعو ابناءنا المؤمنين إلى

زيارته والتبرك به شملهم الله بشفاعتها أمين . • ٣٠ كانون الأول ١٩٥٣ م .

ثم انشىء للزنار مقام خاص في غرفة متداخلة في الكنيسة ، يتبارك منه الوف المؤمنين . وفي يوم ١٥ آب من كل عام رهو عيد انتقال العندراء إلى العلاء ، يكون يوماً حافلا مشهوداً في حمص حيث تقام الذبيحة الالهية في الكنيسة ، ويزيح الزنار الشريف على مرأى المؤمنين ، ثم يتبارك منه جميع الحاضرين ، وتتهافت إلى كنيسة السيدة في حمص في هذا اليوم وفود عديدة .

واشته رت هذه الكنيسة بعجائبها الكثيرة منها: سنة ١٩٠٣ اصيبت هص بهواء أصفر في شهري تموز وآب فهات به خلق كثير. وأمر المطران السرياني المؤمنين بمهارسة صوم السيدة انقطاعا عن الطعام حتى الظهر تقرباً إلى الله سبحانه والتهاساً لرأفته بهم. وحدث أنه بينها كان جمهور منهم يحضر ون صارة الطهر قبيل عيد الانتقال ، فاضت البئر التي في هذه الكنيسة حتى خرج الماء من صحنها إلى الباب الخارجي . فتوافد الناس يشربون من هذا الماء ويأخذون منه تبركا . وشاهد بعضهم السيدة العذراء واقفة في باب البيعة ترّف بيديها المقدستين على المدينة . وشرع الوباء تخف وطأته وزال بعد يومين أو ثلاثة (۱) .

<sup>(</sup>١) تاريخ الكنيسة السريانية الانطاكية للبطريرك يعقوب الثالث مج ١ ص ٤٠ - ٤٣ و ٨٧ - ٨٦

#### كنيسة السيدة العذراء في ديريك ـ المالكية :

كنيسة قديمة جداً ، كانت قد تهدّمت منذ امد بعيد ، فأعاد بناءها نيافة مار اوسطاڻاوس قرياقس مطران ابرشية الجزيرة والفرات قبل بضع سنوات . وفي صيف عام ١٩٦١ ظهر فيها طيف السيدة العذراء شاهده كثيرون من أهل البلدة والمنطقة وعلى أثره ظهر زيت عجائبي في أحداركان الكنيسة ينضح باستمرار ولايزال ينضح حتى اليوم، وإن جماهير غفيرة من المؤمنين تتوافد إلى هذه الكنيسة للتبرك من هذا الزيت المقدس العجائبي .

ومما يجب ذكره أن مهندسين طوبوغرافيين ـ كتبا تقريراً مفصلا عن هذا الزيت اثبتا كونه عجائبي . وقد تولت المجلة البطريركية في دمشق نشر الخبر والتقرير (۱) .

## كنيسة مار يعقوب النصيبيني في القامشلي:

شيد السريان في القامشاي كنيسة صغيرة بسيطة على اسم ماريعقوب النصيبيني عام ١٩٣٦ . وفي عام ١٩٣٦ عاين المؤمنون زيتاً نقياً مثل زيت الزيتون ينبع من جوانب مختلفة في المذبح والهيكل بطريقة غير طبيعية ودام ذلك عدة أيام حتى أجتمع منه كميات وافرة . وقد ايد ذلك البطريرك افرام الأول برصوم ١٩٥٧ + اذ أصدر منشوراً خاصاً

<sup>(</sup>٢) المجلة البطريركية ـ دمشق ، مج ١ : ١٩٦٢ ص ٤٣ ـ ٥٥ .

بذلك سماه « منشورة الاعجوبة ، . . وقد رتب الخوري ملكي القس أفرام الاربوي أحد كهنة القامشلي فرضاً كاملا لهذه المناسبة ، يؤدى في عيد مار يعقوب في ذكرى هذ الاعجوبة في الأول من ايلول من كل عام (٢) . ثم هدمت هذه الكنيسة ، وبنيت كنيسة أخرى فخمة في جوارها تحمل اسم القديس مار يعقوب التي كرسها البطريرك افرام الأول برصوم عام ١٩٥٣ . وفي أواخر الخمسينات ظهر في هذه الكنيسة الجديدة اعجوبة أيضاً ، ذلك أن القديس مار يعقوب ظهر لشخص ارمني مصاب بخلل عقلي ومرض عصبي فشفاه . وقد أعلن عن هذه الاعجوبة ماراوسطاثاوس قرياقس مطران الابرشية بمنشور خاص .

<sup>(</sup>١) المجلة البطريركية ـ القدس مجّ ٤ : ١٩٣٧ ص ٢٥ ـ ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) المطران جورج صليبا: برية نصيبين ، حياة الخوري ملكي ص ٢٩.

## جــ الكنائس الآثارية والمزارات في العراق

كنيسة الطاهرة الخارجية بالموصل:

ن الكنائس القديمة في الموصل ، تقع في منطقة باب العهادي بنيت ثانية عام ١٧٤٤ في عهد المفريان لعازر الرابع (٢٠) ، ورممت أولا في عام ١٨٧٨ ثم في عام ١٩٤٠ ، وتعتبر من المزارات الهامة في الموصل إذ يقصدها الناس من مختلف المذاهب والاديان لاستمداد شفاعة السيدة العذراء والاستغاثة بصلواتها سيها لدى اشتداد الملهات والنكبات .

ومن الاعاجيب التي تتناقلها الالسن ، لا بل يشيد بها التاريخ ، عن هذه الكنيسة ، النصر الذي احرزته الموصل على عدوها نادرشاه طههاسب الفارسي سنة ١٧٤٣ ، إذ انهزم عسكر العدو بعد أن قتل منه زهاء ٥٠٠٥ نفس ولم يقتل من الاهالي سوى نفر يسير جداً . وينسب هذا الظفر المدهش إلى اعجوبة باهرة من العذراء الطاهرة . وبالمناسبة نظم طيمت اوس عيسى الموصلي مطران دير الزعفران وماردين ١٧٤٣ زجلية في مديح السيدة العذراء مطلعها «مريم العذراء كسرت الاعجام » . وأيضاً على اثر هذه الاعجوبة أمر حسن باشا الجليلي حاكم الموصل بترميم جميع الكنائس .

خلال الترميهات التي اجريت عليها عام ١٩٤٠ اكتشف فيها ثلاثة اجران صغيرة . فكان في الجرن الأول الذي كتب عليه بالخط الاسطرنجيلي مارقوما ستة عظام :

١ - صلب صغير فضي مطلي بالنهب مكتوب عليه باللغة العربية ، مارسمعان القناني ، وفيه ذخيرة هذا الرسول .

۲ - قطعة فضية مطلية بالذهب مكتوب عليها بشكل صليب
 بالحروف العربية مار قوما ومار سمعان القناني .

" علبة فضية فيها اربع ذخائر مع شيء من القطن وقطعة من رسالة مكتوبة بالخط الكرشوني للسيد لعازر الرابع مفريان المشرق ١٧٣١ ـ ١٧٥٩ .

٤ - انبوبة فضية مستطيلة مكتوبة عليها بالسريانية مارغريغوريوس يوحنا ابن العبري .

٥ - علبة فضية تحوي شيئاً من البخور .

وكان الجرن الثاني منفوشاً عليه بحروف اسطر نجيلية أيضاً اسم ماريوحنا ويحتوي منديلا مطرزاً قديبًا ضمنه سنة عظام عرف انها للقديس مار قوما ، ومنديل آخر صغير لفّ على انبوبة فضية تحتوي عظم اصبع . وكان الجرن الثالث مكتوباً عليه بالسريانية بالخط الغربي سيدنا مار كبرئيل ، ويشتمل على عظم واحد مستطيل مغلف بالبخور . وقد شيد لهذه الذخائر مقام في هيكل مار يعقوب المقطع بجانب الكنيسة نفسها ، وعرف منذئذ به «بيت القديسين » وثبت تاريخياً أن هذه الذخائر المذكورة كان قد أودعها في هذا المكان المفريان باسيليوس لعازر الرابع عام ١٧٤٤ (١) .

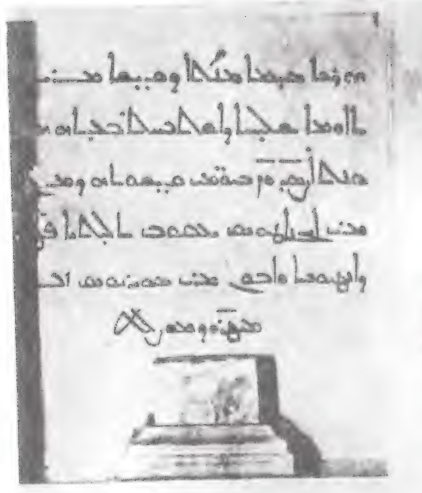
<sup>(</sup>١) المجلة البطريركية م القدس . مع ٧ - ١٩٤٠ ص ٥٣ ـ ٥٥ .

#### ذخائر القديس مار توما بالموصل ـ وكنيسة مارتوما:

كنيسة مار توما بالموصل من الكنائس القديمة جداً في الموصل. كانت عامرة في القرن الثامن الميلادي . تقع تحت مستوى الأرض بنحو ثلاثة أمتار ، وينزل اليها بدرج . وهي مؤلفة من كنيستين ، صغرى وكبرى ، والصغرى اقدم وأكثر انخفاضاً ، ولما شيدت الكبرى ردمت الصغرى إلى النصف لتصير بمستوى الحديثة . واجريت فيها عمليات ترميم عديدة . ففي عام ١٧٤٤ جدّد مذبحها الوسطى وبيت المعمودية وفي عام ١٨٤٨ اجري عليها ترميم جذري ، حيث تم اضافة القسم الداخلي ، وزخرفة ابواب واجهة قدس الاقداس بنقوش رائعة ، وصنعت قبة وركائز جميلة فوق المذبح من الخشب المزخرف. وزين الباب الشهالي برسوم تمثل لبعض الرسل والقديسين . كما اجري عليها ترميم آخر عام ١٩٢٩ ، حيث هدم الانبوب القبلي واعيد بناؤه ونقصت الواجهة الغربية وشيدت مجددا بعد ان فتحت فيها ست نوافذ وبابان كبيران ، وانشىء فوقها « زياح »(١) .

في عام ١٩٦٤ اجري على الكنيسة ترميهات أخرى بهمة وجهود سويريوس زكا عيواص مطران الابرشية (قداسة البطريرك اليوم) وبينها كانت أعهال الترميم جارية ، انفتحت ثغرة في أعلى العمود الأول الواقع عن يسار الشخص المواجه مذبح الكنيسة القديمة ، جرن

<sup>(</sup>١) المطران صليبا شمعون : تاريخ ابرشية الموصل السريانية ص ٤٦ و ٤٧ .





صورة القام من الداخل

مار سويريوس زكا يحمل الصندوق الحجري الذي احتوى على دخائر مار توما الرسول

حجري من الرخام الصلب، لونه أبيض مائل إلى الحمرة ملفوف بقاش أبيض، بلي لقدمه. وقد زبر على أحد جوانب الجرن بالقلم الاسطرنجيلي السرياني (مارتوما) وبالقلم السرياني الغربي أو النسخي عبارة والذي بشر في بلاد الهند». ولما فتح الجرن وجد في داخله قطع صغيرة من العظام والبخور ملفوفة بقهاش اصفر اللون بلي لتقادم عهده. كان ذلك جزءا من رفات القديس مار توما الرسول فشيد لهذه الذخيرة النفيسة مقام لائق في الكنيسة الموصل (قداسة البطريرك حاليا).

<sup>(</sup>۱) المجلة البطريركية ـ دمشق ـ المجلد ٣ ١٩٦٤ ص ٦٥ وكتاب مصابيح على الطريق ـ لقداسة البطريرك زكا الأول ٧٣ ـ ٧٧ .

#### كنيسة القديس مار احودامة بالموصل:

وتسمى كنيسة (السعيد) أو الكنيسة القديمة وهي قديمة ، منخفضة عن مستوى الارض ببضعة أمتار . أقام فيها بعض مفارنة المشرق . فيها بعض الرسوم ، كالرسوم المنقوشة على الباب الملوكي كالاسدين الرابضين على رأس مربع حاملين نيصا على ظهرها . اجريت عليها ترميهات عديدة . وكان آخر ترسيم لها عام ١٩٧١ حيث اقيمت فيها دعائم جديدة ، وهدم سقفها وصبّ بالكونكريت المسلح ، فيها دعائم حديثة . نقل اليها الباب الملوكي والمذبح . وذلك وسيدت عليه كنيسة حديثة . نقل اليها الباب الملوكي والمذبح . وذلك بسبب المياه التي تسربت اليها والتي كانت لا تزال تغمرها . وقد تم ذلك بسبب المياه التي تسربت اليها والتي كانت لا تزال تغمرها . وقد تم ذلك بسبب المياه التي تسربت اليها والتي كانت لا تزال تغمرها . وتعتبر هذه بسبب المياه التي تسربت اليها مشيدة على اسم المقديس الشهيد مار احودامه ٥٧٥ +

## كنيسة مارت شموني في قره قوش:

كنيسة صغيرة ، وقديمة جداً . قد يرتقي عهدها إلى القرن السادس . جددت عام ٧٩١م . وتزين بابها زخارف ونقوش وتشتمل على بعض الكتابات .

من الامور التي تميز هذه الكنيسة ، ظهور اعجوبة باهرة فيها سنوياً في يوم عيدها الواقع في ١٥ نشرين الأول . حيث تظهر اطياف

<sup>(</sup>١) المطران صليبا شمعون : تاريخ ابرشية الموصل ص ٤٨ ـ ٤٩ .

الشهيدة شسوني وأولادها السبعة، ولعازر الكاهن معلمهم، بشبه اطياف أو ظلال تحيطها هالات لامعة تتحرك ذهاباً واياباً في أعلى الجدار الداخلي على يسار المذبح وأول من اهتدى إلى هذا الحدث العجائبي كان القس عبد الاحد القره قوشي المتوفى عام ١٩١١.

وفي يوم عيدها ، يحتفل في الكنيسة في اقامة الذبيحة الآلهية ، يحضرها عدد كبير من المؤمنين للتبرك والاستشفاع (١) .

ضريح القديس مارمتي ، والكنيسة : دير مار متى من الاماكن الاثارية التاريخية التي يشار اليها بالبنان ، ومن المزارات الدينية المقدسة في الكنيسة السريانية . ومن محاسن شمالي العراق ، يقع شمال شرقي الموصل في حبل مقلوب على بعد ٢٥ كم .

ولهذا الدير شهرة مستفيضة في كنيسة المشرق السريانية بشكل خاص ، وفي الكنيسة السريانية بشكل عام . نظرا لقدسيته ، ولاحنوائه على اللذخائر المقدسة ، ولشهرة معهده الكهنوي ومكتبته النفيسة . وبمركزه المرموق في كنيسة المشرق اذ لعب دوراً هاماً على ساحة الكنيسة (٢) .

يشتهر الدير بكنيسته التي تحمل اسم القديس مار متى ، وتشتمل

<sup>(</sup>١) مجلة لسان المشرق: للمطران بولس بهنام: مجلد ١ عدد ١ و٧ ص ٣٨: ١٩٤٨

<sup>(</sup>۴) خير مرجع لناريح هذا الدير: دفقات الطيب للبطريرك يعقوب الثالث ١٩٦١ وتاريخ دير سار متى للاب اسحق ساكا ١٩٧٥.



ضريح القديس مار متي

على المذبح والهيكل ، ومدفن الأباء القديسين (بيت القديسين) . والمذبح قديم جداً وربيًا ارتقى قسم منه الى القرن السابع الميلادي ، تكلله قبة كبيرة شاهقة تنطق ريانتها بتقادم عهدها ، والقسم الأخر الذي يشكل واجهة المذبح حديث شيّد عام ١٨٥٨ . اما الهيكل فجديد شيّد عام ١٨٥٨ ايضا مع واجهة المذبح ، بيد أن جداره الشهالي وضع على اساس قديم جدا . واهم جزء في هذه الكنيسة هو بيت القديسين الذي هو جزء من المذبح تقريبا يفصل بينها حائط ، له قبة ظريفة تشبه ريازتها قبة المذبح . ويشتمل بيت القديسين هذا على سبعة اضرحة لمار ريازتها قبة المذبح . ويشتمل بيت القديسين هذا على سبعة اضرحة لمار ليز مار زكاي ، ومار ابراهام ، ولمار برسهدي الشهيد اول مطران لدير مار متى ، ولبعض المفارنة من ضمنهم العلامة ابن العبري ، ولبعض المطارنة أيضا .

<sup>(</sup>۱) ولد في قرية ابجر شط ديار بكر في تركيا في الربع الأول من القرن الرابع . ترهب في دير مار سرجيس وباخوس المجاور لقريته وتهذب فيه ممارسا اعهال النسك ثم غادره إلى دير زوقنين الشهير . ثم انفرد مع بعض النساك فسكن كوخاً . وعلى اثر الاضطهاد الذي اثاره يوليانس الروماني على المسيحية ٢٦١ ـ ٣٦١ غادر إلى المشرق ومعه اربعة وعشرون راهباً ناسكا اشهرهم بعد مار متى مار زكاي ، ومار ابراهام ، ومار دانيال ، ومار سرجيس . وانفرد مار متى ومار زكاي ومار ابراهام في جبل الفاف حيث شيدوا لهم أكواخاً . ولا تزال صومعة مار متى ماثلة في الجبل حتى اليوم . وشرف الله المديس مار متى بسع الكرامات والاسمية فاست حده في كورة يدى فاحد المؤسن ينوافدون اليه للتبرك وطلب الشفاعة . ثم بنى لهم ديرا ضم الاف الرهبان وصار أول رئيس لهذا الدير . وتوفي شيخاً مسناً لذلك سمي « بالشيخ متى » وخلفه في رئاسة الدير مار زكاي ثم مار ابراهام .

للقديس مار متى ذكر عاطر خالد في الكنيسة السريانية ، وقد ضمت الكنيسة اسمه الى جريدة القديسين ، وعيدّت له في الثامن عشر من ايلول كيوم انتقاله ، ورتبت له طقسا او فرضا خاصا به ، كها ضمت اسمه الى الشملاية اي دبتيخا الآباء الراقدين ، والى ختام الصلوات ايضا - وان كثيرين من المؤمنين اتخذوا اسمه تيمنا ولاسيها الذين منّ الله بهم على ابويهم بشفاعته . وقد اعتاد كثيرون ايضا ان يعمدوا اولادهم في الدير تبركا ووفاء لنذر .

وفي يوم عيده المجيد الواقع في الثامن عشر من ايلول من كل عام ، يتقاطر المؤمنون بنذروهم إلى الدير للاشتراك في مراسيمه التقليدية ، ففي المساء يحضرون صلاة المساء التي يعقبها « التشمشت » امام ضريحه في بيت القديسين ، فاضرام النار ليلا في اعلى مكان من الدير ليراه اهل الموصل واعها ويضرمون هم كذلك في بيوتهم . وفي الصباح يحضرون القداس الآلهي .

والضريح الحاوي ذخائر مار متى يزار على طول السنة « والتشمشت » تقام ليلة كل احد . وقد فضّل عليّ الرب اذ جُعلت رئيسا لهذا الدير لمدة عشر سنوات من ١٩٧٠ ـ ١٩٨٠ كانت اسعد ايام خدميّ الكنسية والكياب ، وال حبى لمار متى هي في قلبي نار تضطم ابدا وقد اتخذته شفيعا لي مدى الحياة ، ومن هذا المنطلق نظمت ترتيلة لتنشد امام ضريحه وهي كالآتى :

يا مار متى صاحب الشأن الرفيع ادع فانت للدنا حصن منيع

يا روح مار متى اطلي من السماء وانطلقي نسمة عنز وشفاء

اطلب لنا من ربنا الفادي يسوع صل لاجل من اضاءلك الشموع

عند يسوع ربنا فادي الجميع ذكراك تسري للورى خير شفيع

ورفر في حول نفوس الاتقياء تمسح بالبرد نفوس الاشقياء

لينشر الامن على هذي السربوع ومن جرى من عينه سيل الدموع

يا رب بارك جمعنا في كل حين واقبل قرابين الخطاة التائبين

بجاه مار متى وكل الصالحين واغفر لموتانا على مر السنين

ومن جملة الصلوات التي قدَّمتها امام ضريح مار متى:

یا مار متی :

يا باني الحياة الروحية في هذه البقعة من الأرض ،

يا من اتخذ هذا الجبل معبدا مقدساً ،

با من رصف حبيبات الغراب في هذا الدير لؤلؤا ،

وجعل قفر هذه الفسحة روضة ،

وحوّل الصمت في احضان الوديان ابتهالا وصلوات ،

اطل علينا من عليائك ،

ومد علينا بعطاء وشفاعة ،

انك الآن بين القديسين والصالحين،

نريد ان تكون شفاعتك سيل نهر لا ينضب ،

وان تكون صلواتك لنا عبير زهر لا يجف ،

وان يكون دعاؤك من اجلنا مبخرة غريد لا يصمت ،

وان تبقى ترش على الناس جميعا انداء وطيوب،

لا تترك ظامئا إلا وترشقه بحبات الندى ،

ولا تخيب امل من قصد وسأل ،

كم من اناس كانوا فريسة قلق ، فوجدوا امام ضريحك الراحة والاطمئنان ،

كم من البؤساء صلوا امام هذا الضريح فتداعى جدار يأسهم ، وشادوا لهم صرحا شامخا من الرجاء ؟!

ونحن يا ابانا القديس مار متى ،

سوف ننفح لك الود صافيا،

ولا نفطم شفاهنا من ذكراك ابدا ،

سوف نبقى نحبك بكل ما في قلبنا من حب وحنان ،

نحبك حبا مغسولا بدموع عيوننا ،

ليبقى حبنا لك طاهرا ، نقيا ، خالدا ،

حفنة من تراب ضريحك يا مار متى ننهض بها الى فمنا ، نقبلها ، نذريها في الكون اشعة وطيوبا ،

ستكون صلاتك من اجلنا هديا في قلوبنا ، نورا في عيوننا ، شبابا في سواعدنا .

سنظل نحرق لك البخور ، نوقد لك الشموع ، نندبك ، يا مار متى اشفع فينا ، يا مار متى اشفع فينا ، آمين .

ولما تركت الدير في عام ١٩٨٠ ونقلت خدمات الكهنوتية الى دار البطريركية في دمشق ، وبعد مضى سنة من تركي الدير حنت نفسي اليه فقلت القصيدة التالية :

#### حنین الی دیر مارمتی

ديري بروحي لم يزل حبي لمتي للتي بالحشا حبي لمتي بالحشا كم تيْمتي وقفة اوقدت شمعا في يدي اجشو وقربي مرقد (۱) مستنشقا عطر التقي ناديت شيخا (۱) ناسكا كم ذكريات لي هنا

عتل بي اسمى محل . بالنور والنار اشتعل . بالقرب من ذاك الطلل . والدمع ما بين المقل . اعطيه من قلبي قبل . مسترجعا عهدا رحل . يعطي سخاء من سأل . يعطي باعهاقي الأمل . تذكي باعهاقي الأمل .

<sup>(</sup>١) هو ضريح مار متى الشيخ الذي اضحى مزارا مقدساً.

<sup>(</sup>۲) يدعى مار متى « بالشيخ » لكبر سنه .

يا قيم ال جاء الأحل بل ادف نده في الجسبل (۱) كرمي بنصدى والعمل (۱) اصحى للى الناس الثل ۱۱ من علمه كل نهل (۱) ينا دساسا ونسل ارجمو السه ان أصل ناشدن کم باسم الی فیا
لا تدفی اجسی نیا
قبرا بدیسری ابت خی ا
ابت غی قریسیا عند من
اغید رفستا للنی
اضعی لسیح افید غدا

كنيسة القليسة شموني في برطلي: اسست بعد القرن الرابع عشر، وجددت لاول مرة عام ١٨٠٧، ونقضت وبنيت من جديد عام ١٨٦٩، ولا يزال مذبحها من مادة الخشب بحسب التقليد القديم، وتحوي هذه الكنيسة ذخائر بعض المفارنة التي نقلت اليها من كنيسة مار احودامه كما تحوي أيضاً ذخائر القديس يوحنا بن النجارين. وللأب الخوري الياس شعيا البرطلي اتعاب جليلة في خدمة هذه الكنيسة عمرانياً وروحياً.

<sup>(</sup>١) هو جبل مقلوب ويقع الدير في صدره.

<sup>(</sup>٢) خدمت الدير كرئيس لمدة عشر سنوات.

<sup>(</sup>٣) هو مار دتي الشيخ .

<sup>(</sup>٤) هو المفريان العلامة ابن العبري .

<sup>(°)</sup> يقصد بالسبح ، الصلاة المساة « بالتشمشت » وهي المراسيم الدينية التقليدية التي تؤدى في كنيسة الدير صبحاً ومساء .

ضريح ماربهنام وكنيسة ديره: شيد دير مار بهنام منذ القرن الرابع وكان في بادىء امره مزارا يؤمه المبتلون بالامراض، ثم اضحى ديرا للنسك في القرن الثاني عشر وكان من جملة اديرة كورة نينوى اللائذة بدير مار متى ، واقام ودفن فيه بعض مفارنة المشرق ـ وفي عام ١٨٣٩ استولت عليه الفرقة المنفصلة عن الكنيسة السريانية الأم . موقعه شرقي الموصل ٣٥ كم . ويسمى ايضا بدير الجب نظرا لرفات صاحبه المودع فه .

يشتمل هذا الدير على كنيسة بديعة تحصى من اجمل كنائس المشرق من حيث هندستها ونقوشها المستظرفة التي قلم يشاهد لها نظير في بلاد المشرق ونظرا للكتابات الوافرة المحفورة في جدرانها ، والتصاوير الجمبلة المنقوشة عليها ويرتقي عهدها الى القرن الرابع ثم

<sup>(</sup>۱) هو ابن سنحاريب ملك آثور احدى ولايات المملكة الفارسية في القرن الرابع الميلادي كان يتعبد فيها وثنياً. قادته يوماً العناية الربانية إلى جبل مقلوب فتسلقه واهتدى إلى الصومعة التي كان يتعبد فيها القديس مار متى وهناك وعلى يدي مار متى اعتنق بهنام المسبحية واطلب إلى مار متى أن يرافقه إلى مدينته نمرود ليشفي اخته ساره المبتلاة بداء البرص العضال ، ففعل مار متى ذلك ، واستقر بظاهر المدينة ، فذهب بهنام واتى باخته ساره ، فصلى مار متى وضرب الارض بعصاه ففجرت عينا ، عمد فيها ساره فطهرت ، ثم عمد بهنام والاربعين مرافقا وعاد مار متى إلى صومعته . ولما علم سنحاريب ابو مار بهنام باهتداء ولديه إلى المسيحية عزّ عليه ذلك جداً فأخذ يتوعدهما ان لم يعودا إلى الوثنية ولكن بدون جدوى وهربا من المدينة بالرفاق الاربعين ، فثار ثاثر سنحاريب . وامر باللحاق بهم وقتلهم بمون جيعاً وجدوا ، فوجدوهم على تل فذبحوهم ذبح النعاج . ولما هموا باحراق اجسادهم راوا وإذا بالارض تنزلزل وتنشق كي تواري اشلاء الشهداء . وبنت الملكة بعد مدة قبة على هذا المكان عرفت بقية الحب . واصحى ضريحه مزاراً ورتبت له الكنيسة فرضاً سنوياً ، وعيدت له في العاشر من كانون بقية الحب . واصحى ضريحه مزاراً ورتبت له الكنيسة فرضاً سنوياً ، وعيدت له في العاشر من كانون

وسعت ورممت في القرن الثاني عشر ، زند وصفها السيد البطريوك افرام رحماني وصفا دقيقا (١) .

ويشتمل هذا الدير ايضا على ضريح ماربهام الواقع في جنوب الكنيسة على مسافة خمسين خطوة ، وهو بناء فيه جرن قديم من الصوان . وهناك مدحل ينحدر بنه شلاث درجات الل الحب حث ضريح الشهيد وهذا الجب ها على شكل خيام يسير فيه الزائر زهاه اربع اذرع منحنيا في دهليز معتم ضيق منخفض يأخذ في العلو تدريجيا حتى يفضى الى طريق يتفرع الى دهليزين مستديرين يلتفان شيئا فشيئا حتى ينضها ويجتمعا معا عند البلوغ الى الضريح (٢) .

## د - الكنائس الآثارية والمزارات في تركيا:

كنيسة مار يعقوب الكبرى في نصيبين: اسسها مار يعقوب مطران نصيبين ٢٣٨ + كانت كنيسة عجيبة ، واسعة الارجاء ، دبجت جوانبها الاربعة بزخارف مستبدعة ، قوض نصفها ، وبقي نصفها الآخر حتى اليوم ، ويشاهد على سواريها الباقية نقوشا كثيرة ، وتحت مذبحها الشرقي سرداب مربع يحوي ضريحا من الرخام الازرق المغبر

<sup>(</sup>١) مجلة الآثار الشرقية ، مجلد ٣ : ١٩٢٨ ص- ١٩٠٠ ص

<sup>(</sup>٢) علق الآثار الشرقيد . محمد ٢ ١٩٢٨ ـ ٢٥٠ . ٢٢٨ هذا لك دتاب اللال مند . و حد دير مار بهنام الشهيد للخوري افرام عبدال: ١٩٥١

طوله نحو ثلاثة اذرع ، وهو مغطى بحجر مقبب يقال انه ضريح ماريعقوب مؤسس الكنيسة (١) .

كنيسة دير الزعفران ماردين: يشتمل دير الزعفران على ثلاث كنيسة دير الزعفران على ثلاث كنائس، كنيسة مار حنانيا، وكنيسة السيدة، وكنيسة الكرسي، اشهرها واهمها كنيسة مار حنانيا، شيدها مار حنانيا الثاني اسقف ماردين وكفرتوث ٧٩٣ - ٨١٦ + ولا تزال ثابتة على بنائها القديم فيا عقد اكليل الفطركة لكثير من الاحبار الانطاكيين، وهي على طرز جميل، وهيئتها على شكل صليب. في جهتها الغربية عن يمين الباب قد نقش الحرفان الاول والاخير من احرف الهجاء اليونانية كناية عن الله قد نقش الحرفان الاول والاخير من احرف الهجاء اليونانية كناية عن الله

<sup>(</sup>١) عصر السريان الذهبي ، لفيكنت طرازي ، ص ٤١ ، طبعة حلب ١٩٧٩ . نقلا عن مجلة الاثار الشرق مج ١٩١٣ : ١٩١٣ ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) دير الزعفران أو دير مار حنانيا من أجل اديار مابين النهرين القديمة ، واشهر معاهد السريان التاريخية واقع في الجهة الشرقية من ماردين على مسافة ١٥ كم منها كان في أول عهده حصناً منيعاً اقامه ملوك الروم مشيداً بالحجارة المنحوتة . ولما كبس الفرس قلعة ماردين سنة ٢٠٧ اخربوا هذا الحصن فظل منحورا حتى ابتاعه مار حنانبا مطران ماردين وكفرتوث بعد سنة ٢٩٣ وجعله ديرا وانشأ فيه كنيسة ومذبحا وربها هي كنيسة السيدة القائمة حالياً . وجع فيه إهانا واشتهر هذا الدير باسمه حتى اليه . ووجع حيام في ديده . وولد تعددت المهاه عدا اللبر فقي عصوره الأولى قال معه وفا باسم مار حاليا فقط ، تم اضت اليه اسم مار اوكن واشتهر بدير الزعفران منذ القرن الرابع عشر معلما خيا المدير أخاه الدير أثناء بنائه فابتاعه رئيس الدير منه واستعمله في البناء مع الكلس فعلب عليه اسم دير الزعفران . وكان هذا الدير قد خرب في أواخر القرن العاشر ، فلها جلس يوحنا مطران مادرين على كرسي الاسرشية جدّد ابنيته وجمع فيه زهاء ستين راهباً . وأوقف عليه بعض مطران مادرين على كرسي الاسرشية جدّد ابنيته وجمع فيه زهاء ستين راهباً . وأوقف عليه بعض الأملاك . واضحى مقرا لكرسي الانطاكي منذ القرن الثالث عشر وحتى أواسط القرن العشرين . وعن نزهة الاذهان في تاريخ دير الزعفران للاب افرام برصوم ( البطريرك افرام ) ماردين ١٩٠٧ .

تعالى الذي هو الالف والياء روّ ٢٢ : ١٢ جيط بظاهرها نقرش ديعة فيها صور حيوانات محتلفة قد عبث بسعظمها تقادم العهد . وكانت جدرانها منقوشة برسوم لطيفة وكان قد ذهب تقادم حجدها ببعس رونفها ففي سنة ١٩٠٣ طليت جدران هذه الكنيسة بالكلس فكان من ذلك ذهاب تلك الآثار ولم يبق سوى صورة مار حنانيا .

في الجهة الجنوبية من هذه الكنيسة مدفن الآباء وهو معبد قديم له قبه شاهقة ويعرف «بيت القديسين» يشتمل على قبور بعض البطاركة والمفارنة ، ويقام فيه صلاة التشسشت ليلة كل احد وفي مناسبات اخرى().

كنائس واديرة طور عبدين: منطقة طور عبدين «عش السريان» انتشرت فيها الكنائس الفخمة في كل مدينة وقرية ، وانبثت الديورة في كل حبل وكأنها اعشاش النسور ، وكثرت المناسك وامكنة العبادة في كل بقعة ومكان ، إن البطريرك افرام برصوم في كتابه الموسوم: باتاريخ طورعبدين » الذي وضعه بالسريانية ، ونقله الى العربية غريغوريوس بولس بهنام مطران بغداد والبصرة ، ونشره بالطبع عام طورعبدين وديورة طورعبدين ، فقد احصى ثلاثا وثلاثين كنيسة ما بين الكبيرة والصغيرة ، وضمة وعشرين ديرا ما بين الكبيرة والصغيرة ايضا ٣ ومن اشهرها:

<sup>(</sup>١) نزهة الاذهان ص ٢-٦

<sup>(</sup>٢) افرام برصوم ـ تاريخ طور عبدين ـ الترجمة العربية ص ٢١٤ ـ ٢١٩

كنيسة ودير قرتمين (١): كنيسة دير قرتمين قديمة العهد جدا. وتعد من افخر كنائس طورعبدين واقدمها وابدعها . ويستفاد من التاريخ انه في عام ١١٥ م انشأ الملك انسطاس هيكلها الكبير حيث ارسل اساتذة مهندسين وبنائين ونحاتين ومصورين وعاملين الفسيفساء والقرميد والمرمر ماهرين ، واموالا للنفقات وقيل انه في الليلة التي وصل فيها المهندسون ظهر لهم في الرؤيا ان شيدوا على الحجارة والمخطط الذي وضعه الملاك ومار شمعون ، وكما تراءى لهم هكذا عملو! ، وبني الهيكل واكتمل بجلال مهيب جدا ، وكان سماكة جدرانه سبع اذرع ، وتزينت الكنيسة بنحو ثلاثمالة صورة تمثل حياة السيد المسيح . ولم ببق من تلك الروائع النفيسة شيء . وفي عام ١٤٠٠ اتلفت كل تلك الآثار العجيبة حتى الفسيفساء البديعة في حروب تيمورلنك ، ويشاهد اليوم في قبة الاقداس اثار فسيفساء مطعمة بالفضة والذهب على شكل جفنة عناقيدها سوداء واوراقها خضراء . وارض قدس الاقداس مرصوفة بالفسيفساء الملونة . وعند باب الكنيسة على شمال الداخل اليها حجر مكتوب بالاسطر نجيلية يتضمن اسماء اساقفة هذا الدير مدة ٢٤٠ سنة

<sup>(</sup>۱) هو عاد اديرة طور عبدين ، يقع شالي شرقي مذيات على مسافة ٢٤ كم . اسسّه مار شموئيل القسياني الصوري ومار شمعون القرتميني سنة ٣٩٧ عرف أولا باسميها ثم دعي باسم مار جبرائيل القسياني اللتي كان رئيسه ومطرانه عام ٢٦٨ . يساعد في بناله انوريوس وارقاديوس ابنا القيصر الودوسيوس الكبير ، وثاودوسيوس الصغير . وقد تغير البناء مرات عديدة . بلغ عدد رهبانه في عصره الذهبي الكبير ، وثاودوسيوس الصغير . وقد تغير البناء مرات عديدة . بلغ عدد رهبانه في عصره الذهبي الكبير ، وثاودوسيوس الصغير . وقد تغير البناء مرات عديدة . المدر مركز مطرانية طورعبدين سن المدر مركز مطرانية طورعبدين سن عام ١٩١٥ . تم مسار لمطرانية جزء تمير سن طورعبدين . واخيرا اضحى ابرشية حاصة عام ١٩١٥

اعني من السنة ١٤٩٩م، فصاعدا، والى جانب هذه الكنيسة «بيت القديسين» منهم مارشموئيل المشتي وتلميذه مارشمون القرتميني، وماركبرئيل القسياني وغيرهم واسوة بباقي الاديرة تقام فيه صلاة التشمشت ليلة الآحاد والاعياد.

دير وكنيسة مار يعقوب الحبيس في صلح ": شيدت هذه الكنيسة عام ٧٦٩ وهي من الكنائس المعدودة في الشرق نظراً لفخامتها . يعلو بابها الخارجي صورة شسس نافرة ، وعلى الجدار الفاصل بين المذبح والكنيسة نقوش ناتئة ، وسبع كتابات اسطرنجيلية يرتقي اقدمها الى السنة ٧٨٩ ، تليها كتابة حفرت سنة ٤٥٧ ، وتعلو باب المذبح نقوش ظريفة مختلفة الاشكال وقبة شاهقة , والى جانب الكنيسة ضريح يضم رفات القديس جعل مزارا .

كنيسة والدة الاله في حاح: يحود تاريخها الى القرن الاول الميلادي ، وهنالك تقليد شائع لدى العامة ، ان المجوس لدى عودتهم إلى بلادهم بعد زيارتهم يسوع الطفل في بيت لحم ، وضعوا حجر اساس هذه الكنيسة ، يعلو سوقها قبة شاهفة فخمة يليها قدس الاقداس . وهي على شكل صليب مزدانة بصور كثيرة ونفوش وافرة ، ووراء مذبحها كوى ثلاث رسمت عليها زخارف .

<sup>(</sup>۱) شيّد دير مار يعقوب في مطلع القرن الخامس ، وصار مركزا لبطاركة طورعبدين منذ أول نشوئها عام ١٣٦٥ .

كنيسة دير مار اوجين بجبل الازل: يقع هذا الدير في قلب جبل الازل شيد في اواخر المئة الرابعة. تحوي كنيسته البديعة الكبيرة ضريح القديس منشيء الدير وصريحي اختيه. والاضرحة الثلاثة هي من الرخام الاسود المغر.

ذخائر كنيسة مريمانا في ديار بكر: هي اغنى الكنائس السريانية فاطبة بذخائر القديسين حتى سميت ديار بكر «مدينة القديسين » فبالاضافة الى اضرحة الاحبار، فهي تحتوي صندوقا خشبيا يضم عددا من رفات القديسين حفظت في اسطوانات فضية واغلقت باحكام. لقد شيد هذه الكنيسة هرقل الملك وكانت فسيحة عظيمة تتصل بسور المدينة القريب منها ، ويقال ان طولها كان سبعين متراحتي اطلق عليها « عروس الكنائس الشرقية » . جددها اباي الاول مطران آمد نحو سنة ٧٦٥ غير ان يد تيمورلنك امتدت اليها فاحالتها قاعا صفصفا . واقتصر منها في الازمنة المتأخرة على جانب صغير جدّد بناءه المفريان اسحق عازر الموصلي سنة ١٦٩٣ ( البطريرك بعدئذ ) وضم اليه هيكل القديس مار يعقوب السروجي الذي يضم ضريح ماريعقوب السروجي نفسه اذكان رفاته الطاهر قد نقل الى آمد من سروج . وإلى جانبه ضريح اخريضم ارفتة عدد من البطاركة . وبالاضافة الى هذا فان هنالك خمسة عشر موضع في جدران الكنيسة تحتوى على عظام القديسين.

وقد وضعت عليها الواح من الرخام نقش على بعض منها كلمات

بالاسطر نجيلية . اذن بكل حق دعيت ديار بكر « مدينة القديسين » . ضريح البطريرك الياس الثالث في الهند : في سبيل تعزيز شأن الكنيسة السريانية المقدسة ، لأجل تثبيت المؤمنين في العقيدة الارثوذكسية القويمة ، ودعا لسلطة كرسي ماربطرس الرسول الانطاكي في بلاد الهند ، فقد قصد تلك الديار عشرات الاحبار من بطاركة ومفارنة ومطارنة وكهنة ، وقد رقد كثيرون منهم هناك ، وصارت اضرحتهم مزارات مقدسة يفد اليها المؤمنون من سائر انحاء الهند للتبرك والاستشفاع امشال مار باسيليوس يلدا الباخديدي ( القره قوشي ) مفريان المشرق الذي رقد عام ١٦٨٧ في كنيسة مار توما في كوطمنكلم ، ومار قوريلس يوياقيم من حباب طورعبدين ، الذي رقد عام ١٨٧٤ في كنيسة مولنطوري ، ومار اوسطاناوس صليبا البشيري الذي رقد عام كنيسة مولنطوري ، ومار اوسطاناوس صليبا البشيري الذي رقد عام كنيسة كوطمنكلم ، ويلقب بـ « مبشر الوثنين » .

غير ان الذي ذهبت له شهرة مستفيضة في هذا المجال الروحي هو البطريرك الانطاكي اغناطيوس الياس الثالث الذي قصد الهند عام ١٩٣١ لوضع قواعد السلام في الكنيسة ، ورقد هناك في ١٣ شباط عام ١٩٣١ ودفن في بلدة اومللور في كنيسة مار اسطيفانس وانشىء له مقام لائق .

واضحى يوم ١٣ شباط من كل عام يوما مشهودا في تاريخ الكنيسة السريانية الهندية إذ يحتفل بذكرى انتقال البطريرك الياس ،

فيقام حفل كبير ومهيب جدا ، وتبدأ الوفود من مختلف الجهات قبل ايام من الموعد تتوافد الى الدير مشيا على الاقدام وهم ينشدون التراتيل الروحية . وتتخذ رئاسة دير مار اغناطيوس في اومللور الاستعدادات اللازمة لاستقبال هذه الجموع الغفيرة التي تتجاوز الـ ١٠٠٠ مئة الف نسمة . وتتوقف في محطات معينة و بقيادة منظمة وآخر محطة يتوقفون فيها قبل الوصول الى الدير ، وهي اول الطريق المؤدي إلى الدير حيث قبة الصليب الخاص بالدير ، فتستقبل هذه الجموع ويرحب بها ، وتؤدي صلاة تشمشت الكهنة ثم تمنح البركة ، ثم تواصل سيرها إلى الدير ، وفي باحة الدير يقام سرادق كبير لالقاء المواعظ الدينية بعد الغروب، وبعد ذلك يقوم الحجاج بدوراتهم التقليدية حول الكنيسة والقبر يحملون الصلبان والشموع والمظلات الحريرية الملونة ، وينشدون التراتيل الروحية ، وقد يظل كثيرون منهم ساهرين حتى الصباح . وفي فجر اليوم التالي المصادف ١٣ شباط تقام الذبيحة الأهية على مذابح الكنيسة الثلاثة ، وتلقى موعظة روحية بالمناسبة ، ثم يتبارك المؤمنون من الضريح وينصرفون الى بيوتهم.

وقد تشرفت أنا الفقير أن اترأس هذا الاحتفال بالنيابة عن قداسة سيدنا البطريرك مار اغناطيوس زكا الاول لسنتين متتاليتين ١٩٨٤، ميدنا البطريرك مار اغناطيوس زكا الاول لسنتين متتاليتين ١٩٨٤، وبالمناسبة قمت بزيارة بعض الكنائس لاقامة الذبيحة الالهية والقاء المواعظ الروحية ، واشكر الرب الذي قواني لتأدية هذا الواجب

الديني المقدس بنجاح وتوفيق.

## ٥ - الكنائس الفخمة حالياً:

نختم هذا البحث الذي يدور حول الكنيسة من جوانب عديدة كما تلاحظ ، بكلمات موجزة تتضمن عدد كنائس السريان الارثوذكس اليوم ، والاشارة الى بعض كنائسها الفخمة فنقول :

يربو عدد كنائس السريان الارثوذكس على ال ٢٥٠ مئتين وخمسين كنيسة منتشرة في سورية ـ ولبنان ، والعراق ، وتركيا ، والاردن ، والامريكتين ، واوروبا واستراليا . أما في الهند فيوجد اكثر من الف وخمسائة كنيسة . .

ومن ضمن هذه الكنائس ، كنائس فخمة تعتبر من الكنائس الشهيرة في الشرق نظرا لفخامتها وهندستها منها:

كنيسة الطاهرة الداخلية بالموصل - العراق: شيدت عام ١٨٩٣ .

كنيسة القديس مار يعقوب النصيبيني في القامشلي ـ سورية: كرسها البطريرك افرام الأول برصوم في ١٤ ايار ١٩٥٣، وشيدت بهمة اوسطاثاوس قرياقس مطران ابرشية الجزيرة والفرات.

كنيسة الرسولين بطرس وبولس في بغداد ـ العراق كرسها البطريرك يعقوب الثالث في ٩ آيار ١٩٦٤ . انشأها المحسن مجيد زيونه على نفقته الخاصة ، على عهد غريغوريوس بولس بهنام مطران ابرشية بغداد .

: كنيسة مار جرجس بالحسكة ـ سورية : كرسها البطريرك يعقوب الثالث في ٤ تشرين الاول ١٩٦٤ ، وشيدت بهمة مار اوسطاثاوس قرياقس مطران ابرشية الجزيرة والفرات .

: كنيسة الرسولين بطرس ويولس في ديترويت ـ امريكا الشهالية : كرسها قداسة سيدنا البطريرك زكا الاول عيواص الجالس سعيدا في ١٨ آب ١٩٨١ ، وشيدت بهمة مار اثناسيوس يشوع صموئيل مطران الولايات المتحدة الامريكية وكندا . واقيمت على جزء من الارض البالغة مساحتها عشرات الآلاف الامتار المربعة التي وهبها المؤمن عزيز جردق الموصلي لبناء كنيسة وقاعة ودار للكاهن .

كنيسة العذراء في القامشلي ـ سورية : كرسها قداسة البطريرك زكا الاول في ٢٢ آذار ١٩٨١ . وشيدت بهمة مار اوسطاثاوس قرياقس مطران الابرشية .

#### مصادر البحث

- ١ ـ الكتاب المقدس بعهديه .
- ٢ ـ كتاب تفسير بعض اجزاء الكتاب لايوانيس الداري ٢٨٠ +
- ٣ ـ كتاب تفسير القداس ، واللاهوت ، لموسى بن كيفا ٣ ٩ +
  - ٤ تفسير الاسرار لابن صليبي ١١٧١ +
    - ٥ الكنوز ليعقوب البرطلي ١١٤١ +
    - ٦ الهدايات لابن العبري ١٢٨٦ +
      - ٧ الايثيقون له.
      - ٨ ـ التاريخ الكنسى : المفارنة له .
- ٩ ـ الدرر النفيسة في مختصر تاريخ الكنيسة للبطريرك افرام برصوم .
  - ١٠ ـ اللؤلؤ المنثور له .
- ١١ ـ المجلة البطريركية السريانية ـ القدس من عام ١٩٣٣ ـ ١٩٤٠ سبعة مجلدات .
  - ١٢ الليتورجيات الشرقية والغربية ، للسيد افرام رحماني .
  - ١٣ \_ مجلة الأثار الشرقية ، اربعة مجلدات من عام ١٩٢٦ \_ ١٩٢٩ .
    - ١٤ الكنيسة السريانية الانطاكية للبطريرك يعقوب الثالث مج ١ .
      - ١٥ عصر السريان الذهبي ، الفيكونت فيليب دي طرازي .
        - ١٦ مجلة لسان المشرق مج ١ : ١٩٤٨ الموصل .

١٧ - تفسير القداس للاب اسحق ساكا (المطران حاليا).

١٨ - اللآلي النفيسة للقمض يوحنا سلامة القبطي .

١٩ ـ تاريخ طورعبدين ، للبطريرك افرام برصوم .

الباب الثاني القسم الأول

الفروض الكنسية

١ ـ الالحان الكنسية أو الموسيقي السريانية .

٢ \_ الصلاة :

أ ـ الصلاة الفرضية .

ب \_ القداس الالهي

ج ـ الصلوات القانونية ( الطقوس الكنسية ) .

٣ - الاسرار السبعة .

3 - Illouela.

٥ - الاعياد .

٦ \_ العطاء .

٧ ـ زيارة المدينة المقدسة .

## القسم الأول

## الموسيقي السريانية

- ١ المنظومات السريانية.
- ٢ اسماء الاناشيد السريانية .
  - ٣ الالحان الثمانية.
- ٤ مشاهير المرتلين ذوي الاصوات الرخيمة .
  - ٥ المؤلفون في الموسيقى السريانية .
    - 7 اسهام المرأة في الالحان.
      - ٧ الخاتمة .
      - ٨ ـ مصادر البحث .

## الموسيقى السريانية

الموسيقى لفظ يوناني معناه علم الالحان ، وهو فن جميل عشقته الانسانية منذ فجر التاريخ ، ولايزال يحتل مكانة الصدارة بين مجموعة الفنون الجسيلة لدى سائر الشعوب المتحضرة . وقد اجاز العهد القديم باستعال الالحان والانغام ، واستخدام الآلات الموسيقية ، وقد اتخذ الشعب العبراني ابواقا فضية للهتاف في الافراح والاعياد ورؤوس الشهور عد ١٠: ٢٠ ولا ٢٥: ٩ وكذلك تك ١: ٢١ و٢٣: ٢١ وخر الشهور عد ١٠: وإن العهد الجديد ثبت هذه الفكرة وقدسها اف من ١٩: ٥ ورؤ ٥: ٨ .

ما لا شك فيه ان الطقس السرياني مظهر من مظاهر العبادة ، فهو بالاضافة إلى الجانب الروحي يجوي العقيدة اللاهوتية ، ويحوي التاريخ احيانا ، وقد صبت فيه كل ضروب المعرفة السريانية كما ستقف عليه . ويجوز ان يؤدى هذا الطقس بشكل طبيعي دون تلحين او نغم . غير أن اباء الكنيسة السريانية استحسنوا ان يقترن النغم في هذا الطقس وذلك استنادا الى معطيات الوحي الالهي كما علمنا ، واقتداء بالنبي داود المرتبل الالهي المذي استنسب الغناء للخدمة الدينية في الهيكل : الى ١٢٠ وهو الذي وسع نظام الغناء والترتبل ، فقد رتب اربعة رؤساء اجواق الترتيل بالالحان المتنوعة ، وكل جوقة كانت مؤلفة الربعة رؤساء اجواق الترتيل بالالحان المتنوعة ، وكل جوقة كانت مؤلفة

من اربعين مرتلا . وكان دأبهم الغناء والترتيل . وتوسع هذا النظام في عهد سليان حتى صار المغنون يؤلفون اربعا وعشرين فرقة يتناوبون الغناء في الهيكل . وكانوا ينشدون مزامير داود موقعة على آلات مختلفة بلغت نحو الثلاثين نوعا ، وقد حذا العهد الجديد حذو العهد القديم باستخدام الالحان كما علمنا .

ومن الناحية النفسية ، فإن الانغام الروحية في الكنيسة تثير في النفس الخشوع ، وتربي فيها الميول الروحية ، وتجذبها الى رياض الفضائل ، وتلهب نار الشجاعة ، وتكسب العقل قوة روحية ، وان النغمة الرخيمة تخفف من وطأة الاتعاب في العبادة وتصرف الملل ، كما ان اللحن يؤدي إلى زيادة تفهم المعاني الكامنة في التسابيح الروحية ، ان اللحن يؤدي الى زيادة تفهم المعاني الكامنة في التسابيح الروحية ، ذلك ان نظام الكلمة المرافق للنغمة يعطي امتداد الابيات وطول الوقت ، ويفسح مجالا اوسع للعقل لادراك المعنى وتفهمه .

وقد اصبح الطقس السرياني والموسيقى ، صنوين لا يفترقان ، ولا يمكن ان يعيش احدهما بمعزل عن الآخر ، وقد كان الطقس السرياني في اول الامر قاصرا على مزامير داود التي قسمت الى ١٥ قسما او مرميثا ، والمرميث الى اربعة شوباحات للتلاوة في ساعات معينة في الليل والنهار . ثم اخذ علماء السريان يؤلفون الصلوات . وينظمون الاناشيد البديعة الموقعة على الحان موسيقية . وهم اول من اقام في الكنيسة جوقتين (كودين) يتناوبان التلاوات والاناشيد الدينية ،

وينسب هذا الامر الى ماراغناطيوس النوري ١٠٧+ ثالث بطاركة انطاكية الذي شاهد الملائكة في الرؤيا يرتلون في السهاء ويسبحون الله وبدا هذا النطام في كنيسة انطاكية ثم عمّ كنيسة المشرق ، ويذكر ان اول من ادخل الى كنيسة المشرق هذا الترتيب هو القديس الشهيد شمعون ابن الصباغين ١٠٤١ ، وينصب الكودان في الكنيسة في القسم الذي يدعى « الخورس » وقد اطلق على جوقة المرنمين الذين يقفون في هذا القسم اسم « خورس » اي جماعة المرنمين .

ينتج من هذا كله ان الموسيقى والغناء من المآثر الفنية عند السريان ، وقد حظي هذا الفن الجميل برعايتهم وشغفهم منذ فجر المسيحية ، ويرجع ازدهاره الى انها جزء من الطقوس الدينية ، ولم يقتصر ذلك للاغراض الدينية فحسب ، بل تجاوز ذلك الى الحياة الاجتماعية ، فقد نبغ في هذا الفن جم غفير تميزوا برخامة الصوت . واستعمال آلات الطرب . واول من استعملها نصارى الحيرة في اعراسهم ومجالسهم ومادبم . قال مارسويريوس يعقوب البرطلي مطران دير مار متى ومآدبهم . قال مارسويريوس يعقوب البرطلي مطران دير مار متى بل في البيوت والساحات والطرق أيضا ، واستعملوا في انشادها الكنارات والقيثارات والمدفوف ، والصنوج والابواق » ونما يذكر ان السريان اقتبسوا من البيزنطيين الارغن والقانون والقيثارة .

إن اول من وضع دعائم الفن الموسيقي عند السريان هو القديس

مار افرام السرياني ٣٧٣+ فهو ابو الموسيقي السريانية ، لذلك اطلق عليه لقب « كنارة الروح القدس » وقد اشار مار افرام نفسه الى استعمال آلات الطرب حين انشاده قصائده فقال « ان المشارق تعزف بالابواق ، والمغارب بالدفوف ، وانحاء الشال بالقيشارات واطراف الحنوب بالكنارات » وقال مار يعقوب اسقف سروج ٢١٥+ مشيدا بموقف مار افرام الموسيقي ، مقيّما فيه هذه النهضة الفنية الرائعة « ان مار افرام كنارة البروح القدس ضارع موسى الكلبم واحته مريم بتلقيف العذاري والفتيات ولفيف المؤمنين انفاما محكمة بتُّ نيها تعاليم الكنيسة الحقة . وأحرز بواسطتها اكليل الظفر والانتصار " وقال العلامة الربان انطون التكريتي في القرن التاسع ، ان الذي دعا مار افرام الى نظم الاغاني الروحية والميامر ، هو ان برديصان كان قد نظم اغاني وقعها على لحون لذيذة ضمنها اقوالا تفسد المعتقد القويم والاخلاق ، فعلقت باذهان الشبان السذج ، فجاء مار افرام بالأغماني النقية القدسية فتغلبت عليها ، ومن هنا نشأ الترتيل الكنسي المقدس عند السريان » ١٠٠٠

(۱) إن عمل مار افرام هذا بالأضافة إلى كونه فنا موسيقيا ، فهو أيضا جانب مضيء من جوانب علم التربية عند السريان ذلك أن المعنيين بدراسة الثقافة السريانية لم يتطرقوا إلى موضوع « التربية عند السريان » كعلم قائم في ذاته كما فعلوا في سائر فروع الأدب والثقافة . وأن ما ورد في مطاوي بحوثهم ودراساتهم إنها جاء عفوا على الهامش ، في حين أننا نرى لدى السريان مواقف حساسة واضحة إزاء علم التربية منذ فجر المسيحية . فإن اقدامهم على حرق المؤلفات السريانية الوثنية ، وتحطيم التماثيل والنصب التذكارية التي اقيمت الإحدادهم ، واستمال السمهم القديم الاراميين بالاسم الجديد « السريان » كل ذلك عملوه صيانة الإبنائهم لئلا يقعوا في شرك التوشن . الامور التي تربهن على أنهم كانوا يهارسون علم التربية بشكل واضح . وإن ظهور فن الموسيقي السريانية وتلقين الفتيات والفتيان كانوا يهارسون علم التربية بشكل واضح . وإن ظهور فن الموسيقي السريانية وتلقين الفتيات والفتيان الاناشيد في القرن الرابع مناهضة للتعاليم الفاسدة ودعاً للايهان القويم هو أرقى مظاهر علم التربية ، فيكون مار افرام السرياني والحالة هذه أول من جسد علم التربية على ساحة الثقافة السريانية

وسار على غرار مارافرام في علم فن الموسيقى ماررابولا الرهاوي الموسيقى التخشيفتات ، ومار بالاي ، ومار اسحق ، في القرن الخيامس ، وميار يعقبوب السروجي ٢١٥+ اصحاب الطلبات ( الباعبوث ) ، ومارسويريوس الانطاكي ٨٣٥+ صاحب المعانيث ، ومارماروثا التكريتي ٢٤٩+ ومار يعقوب الرهاوي ٢٠٨ + .

# ۱ - المنظومات السريانية « الشعر »

الشعر لفظة عبرية أو آرامية تعني « نشيد » وهي مأخوذة من لفظة حدامه العهد القديم المدعو بنشيد الانشاد ، لذلك يقال عن الذي يقول الشعر « فانشد قائلا » ويقال له في السريانية محمم الموهم الديوان محامها ويسمى الديوان ويسمى الديوان محامها ويسمى الديوان محامها ويسمى الديوان ويسمى ويسمى الديوان ويسمى الديوان ويسمى الديوان ويسمى الديوان وي

يرتقي عهد النظم عند السريان إلى صدر المسيحية ، كما ايد انطون التكريتي في حديثه عن وافا الارامي حيث يقول : « والبحر الخامس في الشعر هو المؤلف من اوزان سداسية وسباعية وتزيد احيانا وتنقص ، وهو لرجل يقال له وافا من فلاسفة الآراميين ، ونظم الشعر الذي عالجه هذا المغمور اسمه من اجيال عديدة ، دليل على قدم هذه الصناعة عندنا (۱) ، ولبرديصان مئة وخمسون نشيد على طريقة مزامير داود ، قال مارافرام الذي ذكرها ، انه ضمنها مذهبه الذي خرج به على الارثوذكسية ، ولقنها الشبيبة الرهاوية بعد ان وقعها على لحون شتى الارثوذكسية ، ولقنها الشبيبة الرهاوية بعد ان وقعها على لحون شتى

<sup>(</sup>١) انطون التكريتي : القانون العاشر من المقالة الخامسة من كتاب معرفة الفصاحة ٢ ص ٢٦

مطربة تخلب القلب ١٠٠وحينما حلّ القديس افرام في الرها عام ٣٦٣ مرّف همة في معارضتها وقهرها باناشيد على اوزانها والحانها .

لم يكن برديصان ابا الشعر السرياني وصانع ارزانه كما ارتأى بعض المعاصرين لنا . فان السريان قرضوا الشعر قبل زمانه بعهد بعيد ، غير ان برديصان توسّع في اوزانه وتفنّن فيها ، وقيل انه نشأ له ابن اسمه هرمونيوس جوّد النظم وعلى هذه الرواية اجمع مؤرخو العصور القديمة والوسطى ، بل ان سوزمين وثاودريط دها ان الذي نظم النشائد ولقنها فتية الرها قطربت لها انها هو هرمونيوس واياه ناهض مارافرام . على ان ما وصل الينا من اناشيد هذا الملفان يفصح باسم برديصان لا باسم ابنه . ولم يبق من نشائد المبتدع سوى خمسة ابيات ذكرت في كتاب لتاودورس ابن كوني النسطوري من كتبة القرن السابع ٣٠ .

ومثل ذلك ايضا المزامير والتسابيح الواحد والستون التي نحلت سليان الحكيم والتي اكتشفها المستشرق رندل هاريس الانكليزي عام ١٩٠٥ ورشرها بنصها وفضها هووالقس منغانة ، ونقلاها إلى الانجليزية عام ١٩١٦ ، وجعل العلماء زمان وضعها في اوائل المئة الثانية او صدر المئة الثالثة . وذهب شابو انها موضوعة اواخر القرن الاول او صدر الثاني ١٣٠ ـ ثم آسونا الذي كان اذكى تلاميذ مار افرام واكثرهم تصرفا في

<sup>(</sup>١) افرام برصوم: اللؤلؤ المنثور ـ طبعة بغداد ١٩٧٦ ص ١٩٢

<sup>(</sup>٢) افرام برصوم: اللؤلؤ المنثور ـ طبعة بغداد ١٩٧٦ ص ١٩٢

<sup>(</sup>٣) افرام برصوم: اللؤلؤ المنثور ـ طبعة بغداد ١٩٧٦ ص ١٩٣ ـ ١٩٤

فنون الشعر، فقد نظم اشعارا فصيحة رقيقة بالبحرين الرباعي والسداسي . واسحق الأمدي ٤١٨ ؟ قال الشعر ونظم على البحر السباعي قصائد حسانا . وبالاي اسقف بالش في القرن الخامس الذي نظم قصائد شتى خاسية الوزن على البحر المنسوب اليه . واسحق الرهاوي المعروف بالانطاكي في اواخر القرن الخامس . ثم القديس مار يعقوب السروجي ٢١٥+ نظم قصائد بديعة ، وقال ابن العبري ان سبعين ناسخا كانوا يكتبون قصائده التي جمعت فبلغت سبعائة وستين اولها في مركبة حزقيال وآخرها في الجلجلة وكلها على البحر الاثني عشري الذي استنبطه وعرف بالسروجي نسبة اليه .

غير ان اول من تعرض لضبط قواعد النظم السرياني كان الربان انطون التكريتي المعروف بالبليغ او الفصيح في القرن التاسع ، الذي صنف كتابا جليلا موسوما « بمعرفة الفصاحة » ينظوي على خمس مقالات ، خصّ اربعا منها للبيان وفصاحة الانشاء ، وافرز المقالة الاخيرة لقرض الشعر وضروبه وفنونه ، وقد عمل ذلك نصرة للغة بني قومه التي اتهمت بالعجز والتقصير . وقد لخص كتابه هذا سويريوس يعقوب البرطلي مطران دير مارمتي ١٢٤١ + في مؤلفه « ديالوغ » .

والنظم صنفان ، القصائد . والاناشيد . فالنظم في القصائد هو الكلام المتوازي الموزون بحركاته لا بحروفه وسكناته ، سواء اكانت الحركات قصيرة ام طويلة فلا يختل الوزن اذا اشتملت الفاظه على حرف

متحرك فساكن ، أو ابتدأ بساكن ، أو التقى ساكنان معا . وتتألف القصيدة من عدة ابيات موزونة كلها وزنا واحدا ، لكل بيت صدر وعجز متساويان . ويغلب على القصائد ثلاثة بحور او اوزان وهي السباعي لان كل من صدره وعجزه سبع حركات او الافرامي لاستنباط مارافرام له . والخاسي لانه يتألف من دعامتين خماسيتين او بحر مار بالاي نسبة الى ناظمه مار بالاي ٢٣٢ اسقف بالش. والاثنا عشري لانه يتألف كل من صدره وعجزه من ثلاث دعائم رباعية الحركات او السروجي لاستعمال ماريعقوب اسقف بطنان سروج ٢١٥+ اياه. وللنظم المتوازي اوزان اخرى متفاوتة حتى السادس عشر كما اورد الربان انطون التكريتي ، واحدها الثاني الوزن وهو من استنباط انطون ولكن استعماله لم يعم . وقد استعمله بعض المتأخرين امثال الشماس نعوم فائق • ١٩٣٠ + في قصيدته المشهورة « ما بين النهرين » والمطران بولس بهنام ١٩٦٩ + في قصيدته « اللغة السريانية » ويقول الربان انطون ان اغلب هذه الابحر ان لم نقل كلها قد استعملها القديس افرام في ميامره وقصائده ما عدا البحر الحادي عشر فان مؤلفه وافا الفيلسوف في القرن الثاني ادخل فيه معاني غرامية وحربية ليتغنى بها في المآدب والاعراس فقط لذا اهمله آباء السريان ، وكنت انا شخصيا قد نظمت فيه قصيدة بعنوان « الورد يتكلم » جاء فيها البيت التالي :

ترجمته: لا اهاب الاسد وهو يزأر ، ولا اخشى اصوات الرعد والرياح العاصفة ، بيد اني ارتعب من انسان مها كان تافها ، فاذا ما مرّبجانبي اكاد اقضى موتا .

في سجل الثقافة السريانية شعراء مفلقون دبجوا القصائد الخرد ، والاشعار البديعة ترنمت بها البيعة السريانية في طقوسها وحفلاتها ١١٠ .

أما الاناشيد وهي المنظومات المركبة من دعائم مختلفة وهي من نوع النظم المختلف ويدعى «مدراش» عن الكثرة وأوزانها الكثيرة ويقابلها بالعربية الموشح ، وهي بالغة حد الكثرة وأوزانها الكثيرة المختلفة لا ضابط لها ، فاذا انشدت على غير النغمة التي وضعت لها اختلت معانيها واشكل فهمها . فمدراش ٢٥٠٠ من هذا الشهر »مثلا تجده متوازيا في فاتحته وقائمته ، مختلفا في وسطه لامن حيث الحركات بل من حيث المعنى والنغمة ، وغيره يختلف عن ذلك وهكذا ،

<sup>(</sup>۱) في كتاب اللؤلؤ المنشور للبطريرك افرام برصوم ، فصلان في أبواب الشعر السرياني وطبقات الشعراء . راجع أيضاً كتاب السريان ايهان وحضارة للمؤلف مج ٢ص ٢٤٠ ـ ٢٤٥ .

وقد عد بعضهم خمسة وسبعين ضربا من الالحان والاناشيد الصحيحة والمنحولة للقديس مار افرام . ولبعض منها ردّة تكرّر وينوّه في اولها بلحنها بالكلهات الاولى من نشيد معروف .

أما بالنسبة للقافية فلم تكن معروفة عند السريان قبل القرن التاسع ولكنهم اعتادوا في بعض الاحيان ان يلتزموا في بعض منظوماتهم حرفا واحدا من الحروف الابجدية في بدء كل بيت ، او استعال الحروف الابجدية على التتابع في صدر وعجز كل من الابيات. ومع هذا فقد وردت القافية عفوا في بعض المداريش الافرامية وفي ميامر ماريعقوب السروجي . وفي صدر المئة التاسعة ادخل السريان القافية في اشعارهم نسجا على منوال العرب فاخذوا ينظمون القصيدة على قافية واحدة او يلتزمونها في كل بيتين او اربعة ابيات ، ثم استعملوا الاسجاع في نشرهم ، وفي اواخر المئة الثالثة عشرة ابدى الغلاة منهم فطفقوا يقلدون بدائع العربية اللفظية من جناس وطباق وغير ذلك . ومن شعرائنا المتأخرين الذين استعملوا هذه الفنون الشعرية واللغوية في قصائدهم في القرون الخامس عشر والسادس عشر والثامن عشر ، الراهبان القسيسان الحمصيان توما وداود ، والبطريركان نوح اللبناني ونعمة الله ، والمطرانان سرجيس الحاحي ويوسف الكرجي ، والخوري يعقوب القطربلي ، ومنهم ايضا القس يعقوب ساكا ١٩٣١ + وفي نيتنا عمل دراسة حول هذا الموضوع.

### ٢ - اسماء الأناشيد السريانية

يلحق بالطقس السرياني كتاب يجمع الأناشيد السريانية ، والتسابيح البيعية اطلق عليه كتاب عما أي مخرن الالحان ، وفيه يقف المتبع على أسماء الاناشيد السريانية برمتها وهي كالآتي :

المداريش معنى الإغاني السريانية عهدا ، وأدقها معنى ، الموشحات وهي أقدم الاغاني السريانية عهدا ، وأدقها معنى ، وأعذبها ايقاعا ، وهي مصدرة أحياناً بردة حدما ينشدها المؤمنون في خاتمة كل بيت منها . ولها أوزان شتى ، لكل وزن ثياني نغيات سياها بعضهم محددا المراقي كأنها ترقى العقل من معنى إلى معنى . كان عددها خمسائة ضاع معظمها ويقي منها ما يتراوح بين ١٥-١٠٧ وعدد ابيانها تسعيائة وخمسة أبيات أشهرها الاناشيد الكبرى الاكثر استعيالا مثل معدد معامها هذا هو الشهراها حدد معالى كتب الله من رسالة ، عدم حدد في البولس . عن معمل كتب الفردوس .

٢ ـ التخشيفتات عدمها: أي الابتهالات وهي ثلاثها، وعندنا منها ١٤٥ لكل منها نغمة خصوصية ، واختلفوا في مؤلفيها ، والمشهور أن ناظم معظمها هو مار رابولا مطران الرها ٢٤٥ + وماروثا التكريتي المفريان 1٤٩ + .

٣- الموربات صهة حل : أي التعاظيم ، دعيت بهذا الاسم لورود

هذه اللفظة في فاتحة تسبحة العذراء مريم لوقا ١: ٢٦ ، وهي مرتبة على ثمانية الحان لكل منها خمس نغمات وهي ٢٠٧ أبيات .

٤ - الغنيزات حيا : أي الحجاب لانها تنشد حينها يسدل ستار المذبح ، لكل منها نغمة خاصة ، عدّها بعضهم ٧٧ وغيرهم ٨٣ وآخرون ١١٩ .

٥ ـ المعبرانات علاحترا : أي المراحل ، وهي أناشيد رخيمة لتشييع الموتى ، عددها ١٠١٦ . ولأبن قيقي مفريان المشرق ١٠١٦ + واحد منها قيل أن بعضها مخلوط بالتخشيفتات .

7 - الشوباحات حمضا : أي التسابيح ويقال لها هذه هدة و محمد السوباحات منظومة ، ومنها منثورة ، ترتّل اثناء تناول الأسرار المقدسة ، ولها ثمانى نغمات .

٧ ـ سطيخونات كلمه : وهو لفظ يوناني يراد به الشطر الأول من آية المزمور ، تتبعه هلليلويا . يرد هذا الصنف من الالحان في صدر الاناشيد اليونانية ، مسبقاً بآية من المزامير أو التسابيح . وهي من تصنيف مار كيرلس مطران القدس ٣٨٦ + تستعمل خاصة في طقس الميرون ورسامة الاحبار ، وكلها منثورة .

٨ ـ الاستيخارات : من وضع مار ايوانيس الذهبي الفم في القرن الرابع .

٩ ـ السوغيثات معينات القصيدة على البحر السباعي .

۱۰ ـ الزومارات ۱۰ مد ـ التراتيل ويسمى أيضاً ويحد عددها ٧٢٨ تستعمل بنغمة خصوصية قبل قراءة الانجيل والرسائل ، وهي قطع منتخبة من المزامير مع حشو أو دون حشو .

11 - العنايات حديث الردة: وعددها ٣٧ ، يترنم بها في بدء كل من المداريش الافرامية ، وفي خاتمة كل بيت منها .

17 - القاتسيات هـ محمد الله أي المجالس ، لأن الاكليروس يتلونها جالسين بعد طول الوقوف في صلاة الفرض . وهي منقولة عن اليونانية في الأصل ، عددها ، ١٧ موزونة ومنثورة ، وهي مقسمة كالمعانيث على آحاد السنة ومواسمها .

17 - المعانيث محدث ا: أي الأغاني ، وهي غير موزونة ، تنيف على ١٣٠٠ ، منها ٢٩٠ صاغها البطريرك مارسويريوس الكبير ٢٩٠ + باليونانية نقلها إلى السريانية الربان يوحنا بن افتونيا ٢٥٨ + رئيس دير قنسرين وأضاف إليها معانيث روحية ياليونانية وهي مستعملة خاصة في طقس كنيسة الموصل ، نقلها إلى السريانية مار بولس مطران الرها سنة عنسرين ، وكذلك يوحنا بسالطس أو يوحنا الثالث النحوي أحد رؤساء دير قنسرين ، ويعرف أيضاً بفسالطوس أي المرتل ، نظم باليونانية جملة معانيث لا تقل فصاحة عن معانيث مار سويريوس وابن افتونيا ، منها نشيد في هذا الأخير ، ونشيدان في البطريركين مار بطرس الثالث ١٩٥ + ومار يوليان الثاني ٥٩٥ + نقلها إلى الانكليزية بروكس في كتاب معانيث مار سويريوس .

القوانين عدد القوانين عدد القوانين عدد القوانية عدد القوانية عدد القوانية عدد القوانية عدد القوانية الحان تبدأ بتسبحة موسى ، فتسبحة حنه ام صموئيل ، فتسبحة حبقوق فاشعيا فيونان ففتيان بابل ، لكل منها ثلاثة ابيات ، تختم بتسبحة العذراء والمزامير ١٤٨ ، ١٤٩ ، منها ثلاثة ابيات ، تختم بتسبحة العذراء والمزامير ١٤٨ ، ١٤٩ ،

10 ـ البواعيث حدة ابيات الطلبات . وهي بضعة ابيات شعرية ومختارة من القصائد التي حبرها مار افرام ٣٧٣ + ومار بالاي في القرن الرابع ، ومار يعقوب السروجي ٢١٥ + ولكل منها ثماني نغمات وفروع شتى ، وبذلك تبلغ نحو السبعين نغمة . تتلى يومياً اثناء الصلاة

17 - الكوروزو ثات حرور الله المناداة ، وقد اضافها المتأخرون الى صلواتهم الفرضية ، سيما الراهب داود الحمصي ١٥٠٠ ، والبطريرك السطور عبديني مسعود الزازي ١٥١٢ + وذلك لتنشد امام الاحبار قبل تلاوة الانجيل ثم اهملت لعدم اهميتها .

17 ـ القوقليونات عن هذا المخاصر العدة تعني دائرة وفي الاصطلاح الكنسي ايات من المزامير يتخللها لفظ هلليلويا ، وها ثماني بغمات ، يتناوب انشادها الاكليروس في صغير متقابلين في تكريم العذراء والقديسين وذكر الموتى ، وذلك في التشمشت ، ويقتصر على اربعة ابيات او بيتين . وهنالك قوقليون الفنقيث ويرتل في فرض المساء وليل الأحاد والاعياد ، ويتألف من مزمور كامل أو أكثر ، وله ثماني نغمات غير نغمات قوليون التشمشت هذا بالنسبة الى الطقس الشرقى .

10 - رؤوس آيات و عناة من الكتاب المقدس تنشد في بدء التسابيح والقوانين والعنيانات ويتبعها اللحن . 19 - عنيوني المسابيح والقوانين والعنيانات ويتبعها الاراجيز . 19 - عنيوني مساوية الوزن ، مسبقة بآية من المزامير ، عددها ٣٧ ، تنشد في الايام الاسبوعية ، والا المنابية ، والرسامات الكهنوتية .

• 7 - مجاميع القالات أو عدا حدة حد السهرة : سسيت هكذا لانشادها في عنفوان أسرها في أثناء السهرات ، أو من قبل جماعة يعرفول بالساهرين . وهي من أصاف الترانيم للصلوات القانونية والاحتفالات البيعية . وعددها ثلاثة وخمسون قالا .

وكل قال يؤلف من أربعة أو ستة أو ثهانية أبيات أو أكثر وقيل أن ناظمها هو مار افرام ماخلا القال المعروف بالقوقاي عدم عما نظمه الشهاس شمعون الفخاري وأصحابه الفخارون في القرن الخماس . على أن نسبة هذه القالات كلها إلى مار افرام ليست صحيحة ، فإن للفخاري ابياتا على أوزان اخرى وقالات كثيرة وأبياتا شتى نظمها شعراء مجهولون ولكل منها ثهاني نغهات أو أكثر .

۲۱ العطر والمتون حما ك نعات وهي ثاني نغات تنشد ايام الاسبوع مساء وصباحا بلحن دارج خفيف مخالف لسائر النغات اما العطور فتنشد وقت التبخير.

٢٢ ـ المناداة المحالمات المعانيث الصنف مقتضب من معانيث مار سويريوس ، ومن القاتسات ، يستعمل في الحفلات والمواسم ولها نغمة خصوصية .

77 - الادوار ده و دا د مي اناشيد يتناوب في ترنيمها صنفان من الشهامسة ، ومنها ماينشد بعد تلاوة المزامير . وهي على مدار السنة ، وردت في بيث كاز شرقى فقط .

72 - الحسلال مع من المنافع ال

٢٥ - نبذة شعرية ما حد الله الشعر الشعر الشعر الشعر الشعر يترنم به في فاتحة البواعيث وخاتمتها .

٢٦ - القوبال عدد الحوساي . وقد تكون خمسة ابيات في الصلوات الفرضية الحافلة بعد الحوساي . وقد تكون خمسة ابيات في اعياد العذراء والقديسين .

۲۷ - الستار معم على المنافر الموران ۹۱ و ۱۲۱ يتلوهما شهاسان بتناوب الابيات ، يتخلل كل بيت لفظة هلليلويا ، وله ثهانية لحون وثهانية فروع .

١٨٠ ـ التقاديس الثلاثة معد الأنجيل بثانية الحان ، ويتخلل اللحن الرابع الأحاد والاعياد بعد تلاوة الانجيل بثانية الحان ، ويتخلل اللحن الرابع والسادس منها تشطير بليغ بنغيات عذبة . وفي الصباح ترنم بعد تلاوة انجيل الصباح في الأحاد والاعياد بثانية الحان وهي غير الحان المساء ، وبآخر كل دعامة منها لفظة هلليلويا .

79 - عامحة الميمر: خطبة ، مقالة ، قصيدة والاحراعم ، والقصائد قطع شعرية تتضمن صلوات وشروحا دينية تنشد في الفرض

البيعي بالحان مستطابة، ويغلب على اكثرها الاسهاب.

7. الشملاية الشرقية كلاحياء والاموات يتلوها شياسان اثناء القداس متفقاً هي ادعية وذكرى للاحياء والاموات يتلوها شياسان اثناء القداس متفقاً ومنفرداً في آحاد الصوم الاربعيني بنغيات خاصة مستطابة، وهي غير الشملايات الست المعروفة. وعرفت بالشملاية الشرقية لاستعيالها في الطقس الشرقي (العراق).

13. الاعقباب أو الفردات حمداً المحددة المحاء، وفي واحد وثيانون ولها ردة احيانا تسمى (كوراخا) ترتل في بدء صلاة المساء، وفي قومات الليل.

# ٣- الالحان النانية

رتب اباء الكنيسة السريانية الاخصائيون في علم الموسيقي فجعلوا لكل من الأناشيد والأغان البيعية ثانية الحان أو اصول وسموها « اكاديا » يتناوبون منها في كل اسبوع نغستين منقابلتين فالأول يقابل الخامس والثاني السادس والثالث السابع والرابع الثامن ثم تعكس النغمتان بدءا من الثامن الرابع الح ، وجعلوا لكل عيد وموسم مشهور وحالة لحناً خاصاً به ينطبق عليه كل الانطباق واليها ترجع كل الالحان المتفرعة الاصناف والانغام وهي كثيرة لاتدخل تحت الحصر. وتخيروا لها الاصوات الطيبة الرخيمة وجعلوها بين صفين يتناوبان ترتيلها ويتراجعان. واقاموا للصف راساً يراعي نظامها من احذق الكهنة او الشامسة وامهرهم في الالحان يسمى بالسريانية ( ومعدم ١٩) وان مار يعقوب الرهاوي ١٠٨ + في فتواه الخامس والتسعين يمنع القراء غير المدربين وقبيحي الاصوات من الترتيل وبالاوة القراءات في اجتهاعات المدن والقرى الشهرة حذرا من ارعاج الشعب واغانسته فهو يرى ان يقرأ ويرتل امام الشعب لاسيها في ايام المواسم الخبراء باصول القراءة والعارفون بقواعد فن التلحين لان الله اله نظام وترتيب لا اله اضطراب وتشويش.

إن الاولين الذين ابتكروا الالحان بنوا هذا الفن على اربعة اركان

هي اركان العناصر الطبيعية الاربعة ، الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة لذلك فلكل لحن من الالحان الثانية طبيعة خاصة من هذه العناصر الاربعة . وفيها المطرب والمحزن والمنشط والمذلل . ولقد راعى الموسيقيون البيعيون مرامى كل لحن وطبيعته فخصوا بكل منها طائفة من الطقوس لتلحينها بها في الأحاد والاعياد والمواسم على مدار السنة بترتيب مستبدع وكالآتى :

اللحن الاول: ذو رطوبة ناعمة منعشة مبهجة ، فهو لحن الافراح والبشائر وعليه فقد نظم فيه طقس عيد الميلاد الذي فيه اذيع الفرح الذي غمر العالم كله « هاانذا ابشركم بفرح عظيم » ومثله طقوس القيامة ، ومهنئة العذراء ، والاحد الاول لتجديد البيعة الرامز الى خطبة البيعة الى يسوع عريسها السهاوي . وايضاً في صلاة الخطبة والزفاف .

اللحن الثاني: فيه برودة متوسطة وتذلل ، نظم فيه طقس العهاد لان فيه تنازل الرب إلى الاعتهاد من يد عبده يوحنا ـ وعلى هذا النحو في طقس تعميد المؤمنين وفي احوال التوبة والاستغفار وتجنيز الموتى وخاصة بعيد الختانة بخضوع السيد المسيح لشريعة الختان الموسوية .

اللحن الثالث: فيه يبوسة قوية عنيفة ، ولذلك خص بطقس دخول الرب إلى الهيكل الذي فيه يرى سمعان الشيخ الهرم ينهض بقوة ويتقدم فيحمل يسوع الطفل ويتنبأ بها سيكون ، من قيام وسقوط كثيرين ويخاطب العذراء بكلهات حادة « وأنت أيضاً سيجوز في نفسك سيف

لو ۲: ۲۰

اللحن الرابع: فيه البرودة واليبوسة لذلك نظم فيه طقس عيد بشارة العذراء لان العذراء المباركة غير المتزوجة لما سمعت من الملاك بالحبل والولادة هالها الامر خوفاً من ان تخدع كامها حواء في الجنة. ثم خضعت للتدبير الرباني بشوق وعبادة. ونظم فيه ايضاً طقس الشعانين لان فيه الملك المتربع فوق الكروبيم ركب بتواضعه جحشاً حقيراً.

اللحن الخامس: فيه مرارة الى حد ما ، وفيه نظم طقس عيد خميس الصعود لان الرسل وهم شاخصون الى سيدهم المنفصل عنهم صاعداً إلى السماء التهبوا شوقاً اليه واضطرموا بنار محبته الالهية .

اللحن السادس: بما ان الرطوبة هي اكثر ملائمة للحزن والتوجع، لذلك تظهر في هذا اللحن بشكل أوسع، فنظم فيه طقس خميس الاسرار وسبت البشارة لانها ذكريات حزن وألم.

اللحن السابع: يشتمل على حرارة نارية ملتهبة قوية في شدتها ولذلك رتب في طقس حلول الروح القدس على التلاميذ شبه السنة نارية وايضا في الحرسامات الكهنوتية، وفي زياح رؤساء الكهنة، وبركة اكاليل الاعراس وفي ذكر المتوفين من الاكليروس.

اللحن الثامن: فيه يبوسة عنيفة قاسية وغزيرة وعلى هذا نظم في طقوس الشهداء لابرازهم شجاعة فائقة عنيفة في الاقدام على العذابات والموت حبا بسيدهم وفي ذكر قتل الاطفال، وفي طقس ارتفاع الصليب الظافر لكونه فاتحة مواسم الدورة السنوية وفي ذكر الموتى.

إن السريان بابتكارهم الالحان العديدة والنغم الكثيرة - برهنوا

على عقليتهم المتحضرة وعلى استيعابهم على النفس الواقعي ـ عما لاشك فيه ان النفس تجني من اللذة من عذوبة الالحان ، وتستمد متعة روحية بعد ألم زوالها ، لذلك اذا داعبت نغمة عذبة اللحن ثم غابت تليها النغمة الثانية فتعيد اللذة العابرة بتوقف النغمة الاولى ، وإذا ماغابت هذه ايضاً تتبعها نغمة جديدة ، فتعيد اللذة والسعادة وهكذا .

مشاهير المرنمين ذوي الاصوات الرخيمة: لم يفرد لنا التاريخ الكنسي في سجلاته صفحة خاصة تضم أسهاء ذوي الاصوات الرخيمة والجميلة، وماذكر عنهم انها جاء عفوا في تراجم حياتهم، وقد جمعنا اسهاء بعضهم، وندرجها هنا اتماماً للموضوع.

ا ـ مارشمعون الزيتوني : ٧٣٤ + ولد في قرية حبسناس ـ طور عبدين ، ترهب في دير قرتمين ، وصار رئيس جوقة المرتلين . واشتهر في النسك والعبادة ، وثميز بأعمال الرحمة . ومن مآثره جدّد بناء دير قرتمين واهتم بشؤونه واشترى مزرعة الدير وما يحتاطها وغرس فيها اثنتي الف شجرة زيتون خصّص زيتها بقناديل كنائس طور عبدين وديوراته ومن هنا سمي « النزبتوني » وابتنى ديرا في نصيبين باسم القديسة فبرونية وخصصه بالرواهب ، وانشأ بجواره فندقاً كبيراً لمنزل الغرباء ، كما أنشأ العديد من الكنائس والاديرة . ثم رسم مطراناً لحران عام ٠٠٠ وأخذ يهدي كثيرا من أهلها الصابئة واليهود إلى المسيحية ، ونال من الله موهبة الكرامات . وفي سنة ٧٠٠ حضر مجمع مناز كرد لاتحاد الكنيستين

السريانية والارمنية . ومن مآثره أيضاً صرف عناية إلى كتابة الاسفار المقدسة بحسب الترجمتين السبعينية والبسيطة وكتبا أخرى ، بلغ عددها ١٨٠ مجلداً بيد جماعة من مهرة النساخ . توفي عام ٢٣٤ .

ثاودوسيوس مطران الرها ٢٨٣٠ + هو أخو البطريرك ديونيسيوس التلمحري . درس في دير قنسرين ، وتضلع من اللغة العربية ، واشتهر بالغناء والترنيم . رسم مطراناً للرها عام ١٨١٣ . رافق أخاه إلى مصر . نعته انطون التكريتي « بمحب العلوم واللغات » ومن تصنيف تاريخ كنسي وجيز من سنة ٢٥٧ - ١٨٨ قال ابن العبري ، « انه نقل من اليونانية إلى السريانية اسفار غريغوريوس النزينزي ، وترجم أيضاً إلى السريانية خمساً وعشرين مسألة عرضت على ثاودوسيوس الاسكندري وذلك سنة ٠٨٨ » .

ايوانيس ايليا مطران كيسوم ١١٧١ + قال مار ميخائيل في حقه «كان مرتاضاً من علم الكتب الألهية عذبا في حديثه ، علي الصوت في البيعة » واوفده باسمه إلى رسول القيصر مانوئيل الأول كومنين ١١٤٣ - ١١٨٠ الذي كان يحاول اتحاد السريان والارمن والروم . له رد على يوحنا مطران ماردين . وعمل تاريخاً مختصراً للاحداث الجارية في أيامه .

البطريرك ميخائيل الكبير ١١٩٩ + كان مهيب الطلعة وسيها ، رخيم الصوت ( راجع السريان ايهان وحضارة مج ٣ ص ٣٦٤ ) .

الربان فرج ابن اليشاع: في حدود سنة ١٢١٨، من رؤساء الصفوف كان حاضر الذهن، كثير الحفظ، يحفظ على ظهر قلبه فنقيث الفروض على مدار السنة.

المفريان صليبا الرهاوي ١٢٥٨ + : ولد في الرها ، تأدب في قلاية ديونيسيوس مطران ملطية . ثم درس المنطق والطب على الاستاذ يعقوب النسطوري في طرابلس مع العلامة ابن العبري . حذق اللغة العربية ، ورسم مطراناً لحلب سنة ١٢٤٧ ثم مفريانا للمشرق عام ١٢٥٧ ثم استقال وأقام في حلب ثم في طرابلس .

كان جميل المحاضرة ، طلي الحديث ، فصيح اللسان . له نغمة عذبة ، أوحد عصره بإجادة الالحان الكنسية . لم يذكر له تأليف .

البطريرك شكر الله المارديني ١٧٤٥ + ترهب في دير الزعفران ، رسم مطراناً لحلب باسم ديونيسيوس عام ١٧٠٩ سعى في عارة دير مار مرقس في القدس وهناك سأله رهبان اللاتين أن يوضح لهم كيفية الاعتقاد بالسيد المسيح ، فكتب مقالة نافعة مصرحاً فيها بالاتحاد الطبيعي والاقنومي . ولما كان يناضل عن الايمان الارثوذكسي القويم عمل اعداء الكنيسة السريانية على نفيه إلى جزيرة ارواد عام ١٧٢٠ وكان معه في منفاه الذي دام أربعة أشهر بعض الرهبان بينهم الراهب

عبد النور الآمدي . ثم اثاروا عليه اضطهاداً ثانياً ، وعملوا على شنقه ونجاه الله . ومن أعاله كمطران ، اهتامه باختصار حساب التقلب . نصب بطريركا لانطاكية عام ١٧٢٢ خلفا للبطريرك اسحق الموصلي المستقبل عقد مجمعاً في آمد فيه رتب وثيقة الايان . وجعل أكثر مقامه في آمد . وله جهود مشكورة في تنظيم الامور المالية في الكنيسة ، وبايعاز منه نقل الراهب عبد النور الآمدي إلى العربية بعض المؤلفات منه نقل الراهب عبد النور الآمدي إلى العربية بعض المؤلفات السريانية . توفي عام ١٧٤٥ ، من أثاره العلمية وضع اربعاً وعشرين موعظة بالعربية البسيطة . وله بعض أناشيد زجلية . وكان رخيم الصوت جداً .

قورلس جرجس الحلبي مطران ديسر مار يوليان وخص ثم القدس مرحب العلام العلام العلام العلام العلام العلام العلام العلام العرشية حمص وحماة ترهب في دير الزعفران رسم مطرانا عام ١٧٣٧ لابرشية حمص وحماة وتوابعها ثم نقل إلى ابرشية القدس وسمي غريغوريوس ، وهناك جرت له مناظرة مع الراهب انطون اليسوعي بخصوص طبيعة المسيح الواحدة المتجسدة بعد الاتحاد . ومناظرة ثانية مع المعلم نخلة الملاتيني فافحمها . وشهد المناظرة كهنة الاقباط وعدد من المعلمين . له الاعتقاد الصحيح في تجسد المسيح في ١٧٧٠ صفحة . توفي عام ١٧٧٧ + وقد ضل الفيكونت طرازي بزعمه أن المترجم تبع المذهب الروماني اللاتيني . ومن المتأخرين :

ديونيسيوس بهنام سمرجي مطران الموصل + : ولد في الموصل ، ترهب في دير مار متى ، رسم مطراناً للموصل سنة ١٨٦٧ من أعاله انشغاله في مسألة كنائس ابرشيته التي اغتصبها المارقون . لما عزل البطريرك عبد المسيح الثاني عين المترجم قائمقاما بطريركيا عام ١٩٠٥ . فتوجه إلى ماردين وجمع مجمع الانتخاب الذي انتخب البطريرك عبد الله سنة ١٩٠٦ .

من أهم أعاله أيضاً ، فتح سنة ١٩٠٥ مدرسة دينية في دير الزعفران ، وبتشييد كنيسة الطاهرة الداخلية الفخمة بالموصل .

كان طويل القامة ، ذا شيخوخة مهيبة ، شديد الحرص على القوانين البيعية ، بصيراً بطقوس الكنيسة وتقاليدها ، ضليعاً من الحانها ، ذا صوت رخيم يضاهي صوت العندليب . يحسن السريانية والعربية والتركية . وكان لعظاته تأثير عميق في نفوس السامعين . أما ادارته فكانت سيطة .

يوليوس بهنام العقري مطران الجزيرة ١٩٢٧ + : ولد في العقر العراق انضوى إلى دير مار متى حيث تلقى علومه الدينية والبيعية . رسم مطراناً لابرشية جزيرة ابن عمر عام ١٨٧١ ، وانصرف إلى تدبير شؤونها صابرا على مكروه عظيم في سبيلها . توفي سنة ١٩٢٧ وهو آخر مطارنة هذه الابرشية .

كان طويل القامة ، ذا صوت رخيم ، قيل أنه عندما كان يقيم القداس الالهي كان يحرك اصابعه كمن يلعب فوق ارغن كبير . ومنهم أيضاً :

القس يعقوب ساكا البرطلي ١٩٣١ (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٤ ص ١٦٦) وغريغوريوس جبرائيل انطو مطران حلب ١٩٤٧ + والبطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧ + (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٢ ص ١٦٦ ومج ٤ ص ١٨٠) والخوري موسى حكيم ١٩٦٢ + . ومن اشهرهم البطريرك يعقوب الثالث البرطلي مراجع السريان ايهان وحضارة مج ٤ ص ١٣٣٠ .) وهو يستحق أن يتبوأ إمارة الموسيقي السريان أيهان وحضارة مج ٤ ص ١٣٣٠ .) وهو يستحق أن يتبوأ إمارة الموسيقي السريانية في القرن العشرين ، وإن يحصى في الطبقة الاولى من الموسيقين السريان على الاطلاق ، فقد أجاد الالحان البيعية وسجّل بصوته العذب الرخيم محتويات كنز الالحان كافة .

ومن الذين اشتهروا بأصواتهم والحانهم في القرن العشرين : الآباء الكهنة المرحومون الربان ابراهيم حلوجي ، الراهب يشوع غريبو المارديني ، الخوري الياس شيلازي الحلبي ، القس الياس الخوري السطيفان الموصلي ، الخوري يعقوب العفري ، الربان داود سليم الاسفسي ، القس توما البعشيقي ، الخوري سليمان القس يوسف آل القس البحزاني ، القس حبيب توكمه جي الرهاوي ، القس ادى الرهاوي . ، القس متى عتوزا البرطلي ، والشمامسة المرحومون :

الياس جدو الموصلي والد الاستاذ متي جدو ، الذي تمكن من الالحان السريانية وهام في عشقها ، فكان باستطاعته أن يشير إلى أن اللحن كذا يرد كذا وكذا مرات في السنة ، وموجود في المجلد كذا من الفنيقيث ، والصفحة كذا . ، وجورج توما ماعيلو من القامشلي . ، وصموئيل اصفر من بيروت . ، وداود دوشا ، وكوركيس القس الياس البرطليان . ، وغيرهم .

وقد وضع الاب يوسف سعيد كتابا اسهاه « اصوات سريانية معاصرة » طبع في بيروت عام ١٩٦٩ ، اتي فيه على ذكر ١١٣ شخصية سريانية من ذوي الاصوات الرخيمة والعذبة (١).

## المؤلفون في الموسيقى السريانية

ا ـ ساويرا سابوخت ٦٦٧ (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٣ ص ٣٩٨) اسقف دير قنسرين ، هو أقدم من تعرض للكتابة عن فن الموسيقى عند السريان . له رسالة بعث بها إلى القس ايثالاها في صناعة هذا الفن .

<sup>(</sup>۱) - إلى هنا ، خلاصة المحاضرة التي كنت قد القيتها في قاعة دار المطرانية بالموصل عام ١٩٨٣ بدعوة من فرقة الكورال الخاصة بكنيسة الموصل والتي يقودها الشياس نويل اسطيفان البناء الذي اطلق عليه قداسة سيدنا البطريرك زكا الاول لقب و بلبل الكنيسة الغريد و ، والشياسة السيدة عالية سعيد زوجة السيد نزهت عباصة التي تشتهر بصوتها الملائكي العذب بالاضافة إلى محبتها النارية للكنيسة .

٢ - انطون التكريتي الفصيح : (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٣ ص ٣٣٦) ورد في كتابه الفصاحة بحث في الموسيقى - في القرن التاسع .

٣- ديونيسيوس يعقوب بن صلي مطران آمد ١١٧١ +: (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٣ ص ٣١٩) له مجموعة ضخمة حوت الاناشيد البيعية .

٤ - سويريوس يعقوب البرطلي مطران مار متى ١٢٤١ + (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٣ ص ٣٣٩) له كتاب عنوانه « الموسيقى البيعية » وهو مفقود ، وله مثل ذلك بحث في الفصل ٣٨ من المقالة الثانية في كتابه المدعو « بالكنوز » وله فصل في كتابه الموسوم « ديالوغو » .

٥ ـ المفريان غريغوريوس ابن العبري ١٢٨٦ : (راجع السريان ايان وحضارة مج ٢ ص ١٣٢ ومج ٣ ص ٢٧٢ ) له مقالة في الموسيقى في الباب الخامس من كتابه الموسوم بالايثيقون » .

7 - البطريرك افرام الاول برصوم الموصلي ١٩٥٧ + (راجع السريان ايهان وحضارة مج ٢ ص ١٦٦ ومج ٤ ص ١٨٠).

٧ ـ الارخدياقون نعمة الله دنو الموصلي ١٩٥١ + (راجع السريان ايان وحضارة مج ٤ ص ٤٦٧) له بحث نفيس في الموسيقى السريانية نشر في مجلة لسان المشرق الموصلية مج ١ : ١٩٤٨ الاعداد ١، ٢، ٣،

وحكى عن نفسه أنه بذل مجهوداً بجمع اصناف الانغام باستقراء مصاحف الطقوس الضخمة ، فبلغ ما جمعه نيفاً والف نغمة أو لحن بتبويب منظم اسهاه « خزائن الالحان السريانية » . ومن جهوده ايضاً جمع تراتيل عربية دخلت طقسنا الكنسي منذ نيف ومئة سنة في كتاب اسهاه « الترنيهات الروحية » طبع لأول مرة عام ١٩٣٤ ثم توالت طبعات أخرى منقحة ومضافاً اليها ، آخرها ، الطبعة الخامسة . من مطبوعات مطرانية السريان الارثوذكس في بغداد عام ١٩٨٧ ، طبع على نفقة المؤمن يعقوب توزا .

و اسهام المرأة في الالحان: اعار الفكر السرياني للمرأة أهمية بالغة فأعطاها المكانة الجيدة على الساحة السريانية . ففي العهد الجديد نرى شهاسات في العصر الرسولي يشاركن الرجل في بعض الخدمات الكنسية ، وكانت المرأة تطوف مع الرسل والمبشرين كقول الرسول بولس . وبديهي جدا أن تشترك مع الرجل في الترتيل والالحان أيضاً . ففي القرن الرابع وفي عهد مارافرام بالذات ، نرى أن مار افرام لما رأى ان برديصان وابنه هرمونيوس قد استهويا قلوب السريان الرهاويين بأناشيد سريانية ضمتها اراؤهما الفاسدة ، انبرى مار افرام فنظم اناشيد عذبة ضمنها المعتقد القويم ، ولقنها الفتيات الرهاويات اللواتي كن يرتلن في الكنائس . وقد قرظهن الملفان مار يعقوب السروجي بقوله يرتلن في الكنائس . وقد قرظهن الملفان مار يعقوب السروجي بقوله يرتلت العبرانيات بدفوفهن ، وهنا تسبّح الأراميات (السريانيات)

بعداريشهن ». وفي بطون التاريخ الكنسي أساء كثيرات من الفتيات تذوقن الادب وتثقفن في الاسفار القدسية ، وتمن انخرطن في سلك الرهبنة والشياسية . فقد ذكر المؤرخ الافسسي ٥٨٧ + إن شياستين في كنيسة تل موزل كانتا تخطان الكتب السريانية ، وقد ورد ذكرهما في العريضة التي رفعها اكليروس مدينة تل موزل إلى مجمع اقسس الثاني سنة ٤٤٩ ضد اسقفهم سوفرون .

ويقول ابن صليبي ١١٧١ + (ونظم مارسويريوس المعانيث (اناشيد) ردا على الشعراء وأغاني سوسطيوس اليوناني . وفي احدى رسائله بعد أن يبكت الذين تجرأوا فمنعوا النساء عن الترتيل وعن تلاوة المزامير قائلا : «إن مار بولس الرسول منع المرأة من التعليم لا من الترتيل ، فإذا ساغ منعهن من الترتيل فمن التزمير أيضاً والعكس بالعكس »، ومع ذلك فإن الكتاب المقلس يُحبذ ترتيل النساء كها فعلت مريم اخت موسى مرددة تسبحة الكليم أمام جوقة من النساء )(١).

ونجد اليوم في معظم الابرشيات السريانية ، جوقات ترتيل تضم عشرات المرتلين والمرتلات . كما نجد بعض أصحاب النيافة المطارنة ، وقسمًا من الآباء الخوارنة والقسس ، ومن الرهبان ، يجيدون الالحان الكنسية وقد حباهم الله أصواتاً رخيمة عذبة ، يسبحون بها الله ويمجدون اسمه القدوس .

<sup>(</sup>١) - البطريرك يعقوب الثالث ، نفح العبير ص ٢٦ ـ دمشق ١٩٧٠ .

7 - الخاتمة لما كانت الالحان السريانية تؤخذ بطريقة التقليد ، ولم تقيد بعلامات وضوابط لذلك حصل مايلي :

١ \_ ذهبت أحداث الدهر ومصائبه بقسم صالح منها .

٢ ـ طرأ عليها بعض الاختلاف عرضاً لا جوهرياً باختلاف اللهجات في البلدان والمدن والقرى وحتى الاشخاص ، فأصبح لبلاد ما بين النهرين نغمة غير نغمة بلاد الشام وبلاد آثور ، ونبرة الرها غير نبرة ميافارقين وقس على ذلك ، وقد انشد بعضهم قائلا :

بجرجرنبرة والشام واخرى وآثور وميافرقينا

وقد تعدى الامر إلى أكثر من ذلك ، فبدأ الاختلاف في حواضر المدن بين كنيستين في المدينة الواحدة نفسها .

٣ ـ بذل الآباء البندكتيون الفرنساويون بالقدس منذ أكثر من ستين عاماً جهوداً وعناية إلى ضبط الانغام السريانية بالعلامات الموسيقية وصرفوا في هذا العمل زهاء ربع قرن ، يلتقطون الانغام من أفواه الاكليروس السرياني في مختلف البلدان ، ويدونون ها العلامات ، ثم اتوا على نشرها في مجلد ضخم اشتمل على نيف وتسعائة نغمة . غير أن العلامات التي اتخذوها لم تكن كفوءة بضبط النغات ولا سيا الطويلة منها مما عما في الهلالات والتخشيفتات ، لذلك جاءت تلك الانغام سقيمة فجة . واشتغل بمثل هذه الطريقة أيضاً في أواسط هذا القرن البروفسور

هايزيخ هوزمان الالماني كما ظهرت دراسات أخرى متطورة ولا تزال مثل هذه الدراسات والأعمال قائمة .

٤ - اقترح في حينه المرحوم الارخدياقون نعمة الله دنو الموصلي الموال المو

ومما يذكر أن الشهاس بشير القس عزيز البغدادي كان قد ملأ بعض اسطوانات ببعض التخشيفتات ، وقد كان الشهاس المذكور يجيد اللحن ويتقن النغم . بيد أن الذي أحرز قصب السبق على الجميع في هذا المجال هو المثلث الرحمات البطريرك يعقبوب الثالث البرطلي عمدا المجال هو المثلث عمويات كتاب غزن الالحان بكامله ، وقد صار ذلك مرجعاً لمن يعنون بدراسة الفن الموسيقي عند السريان .

#### ٧ ـ مصادر البحث

- ١ ـ الكتاب المقدس بعهديه
- ٢ ـ الربان انطون التكريتي : القرن التاسع : كتاب الفصاحة : المقالة الخامسة .
- ۳ ـ يعقوب البرطلي ۱۲٤۱ + مطران دير مار متى ، كتاب الكنوز .
- ٤ المفربان ابن العبري ١٢٨٦ + كتاب الايثيقون الباب
   الخامس .
  - ٥ البطريرك افرام برصوم ١٩٥٧ + اللؤلؤ المنثور.
  - ٦ البطريرك افرام رحماني مجلة الآثار الشرقية ١٩٢٩ .
    - ٧ فيليب دي طرازي عصر السريان الذهبي .
- ٨ نعمة الله دنو ١٩٥١ + مقالة في الالحان السريانية مجلة لسان المشرق السنة ١ .

## القسم الثاني الصلاة الفرضية

lalies - 1

۲ - ضرورتها

۴- شروطها

ع - أوقاتها

٥ ـ كيفيه ادائها

٦ - الحركات التي ترافق الصلاة

٧- شروح الصلاة الفرضية.

### المالاة عامة

ا معناها: هي ارتفاع العقل الى الله ، وسكب النفس امامه ، ومناجاته باقوال روحية للاقتراب منه ، لجلب الرحمة ، واستمطار الرضا والبركة ، ولا بعاد الشر والمحن ، وقهر العدو الروحي . قال احدهم في تعريف الصلاة ما خلاصته « الصلاة اجمالا هي الحديث مع الله ، وتهدف ثلاثة امور رئيسية وهي :

١ ـ طلب مغفرة الخطايا ٢ ـ طلب مراد وحاجة ٣ ـ العشرة مع الله بدالة .

وان ارقى الانواع هو النوع الثالث ، ذلك ان الانسان عندما يسمو بالروحانيات يكتسب دالة ليكون « جليسا » مع الله . وللبلوغ الى ذلك لا بد من المرور بتسع مراحل أو خطوات وهي : المعرفة ، الايهان ، المحبة ، الرجاء ، التجرد ، الصوم ، التواضع ، الطاعة ، الصبر واخيرا الصلاة التي هي خاتمة هذه الامور ، وتحتل الرتبة العاشرة بينها . وان هذه الامور التسعة مرتبطة الواحد بالآخر بدون انفصال ، وكل امرياتي مكملا للثاني ونتيجة له وهكذا : فمثلا ان الذي لا معرفة الله فيه ، كيف يتستى له الايهان به ؟ والذي لا يؤمن به لا يقدر ان يظهر نحوه محبة ، وان كان لا يحبه فلا يمكن ان يعقد عليه رجاء . واذا لا وجاء له في الله ولاثقة ليس بمقدوره ان يتجرد عن كل شيء كي يطلب

٣ - ضرورة ا: هي ضرورية ضرورة الغذاء للجسد ، وهي واجبة ومفروضة على الانسان من الله لتكون دليلا على دعم العلائق بين الخالق والمخلوق ، والاتحاد الروحي معه ، وهي الواسطة التي يتوقف عليها نمو المؤمن في النعمة ، ونواله الحياة الابدية وملكوت السماء . لذلك يقول الرسول بولس « صلوا بلا فتور » اتس ٥: ١٧ وقوله ايضا « كونوا على الصلاة مواظبين » رو ١٢: ١٢ ، ويقول القديس مار يعقوب السروجي « اذا كان المسيح قد صلى وهو ليس بحاجة إلى الصلاة ، فالذي يحتاج الى الصلاة ويهمل ذلك ، الى اين يتهي مصيره ؟! » ويقول العلامة ابن العبري « كل من كان صحيح الجسم ويمكنه تأدية الصلاة ولا يفعل يدن مع غير المؤمنين في يوم الدين » ويمكنه تأدية الصلاة ولا يفعل يدن مع غير المؤمنين في يوم الدين »

٣- شروطها: لكي تكون الصلاة مقبولة ، فلا بد من ان تتوفر فيها شروط اهمها: الايهان ، التواضع وانسحاق القلب ، اللجاجة ، وان تكون باسم المسيح وبحسب مشيئة الله \_ يقول ابن العبري في كتاب

الایشقون « إذا كانت الصلاة مناجاة الله على حد تعبیر الآباء ، فانها تتطلب استقامة العقل وقدرته على النزوع إلى ربه بدون انحراف ، فيناجيه بدون وسيط ، وإذا كان موسى ( على حد تعبير الاب اوغريس ) منع من الاقتراب من العوسجة الارضية ، حتى خلع نعليه من رجليه ، فكيف تريد انت مناجاة من هو اسمى عن كل حس وشعور ما لم تخلع عنك كل فكرة مظلمة ؟ . . . . ولا يستطيع الانسان اتقان الصلاة ما لم يستمر متعلقا بالله بقلب خاشع » .

إن المسيحي يؤمن بآله واحد كائن في ثلاثة اقانيم تعرف بالآب والابن والروح القدس ، لذلك وجب ان تتصل صلاة المسيحي بكل من هذه الاقانيم الثلاثة ، فهي ترفع الى الاقنوم الاول الذي هو الآب ، ولدى رفعها إلى الله الآب يجب أن ترفع باسم المسيح كقوله تعالى « ومهما سألتم باسمي فذلك افعله ليتمجد الآب بالابن ان سألتم باسمي فاني افعله » يو ١٤ : ١٣ مثل ذلك مثل من يأخذ صكا بمبلغ من المال إلى البنك ، فإذا كان ذلك الصك يحمل توقيعا يدفع له المبلغ واذا كان خاليا من التوقيع ، فلا يصلح ذلك الصك إلا ان يلقى في سلة المهملات ، وهكذا كل صلاة لا ترفع باسم المسيح تهمل وترفض . كثيرا ما يقف المسيحي في الصلاة حائرا لا يدري ماذا يصلي ام ماذا يقول ، لذلك ترى التلاميذ قائلين لله يارب علمنا ان نصلي لو ١١: ١ ، وحيث ان من شروط الصلاة ان تكون حسب مشيئة الله ايو ٥: ١٤ ، لذلك وفي هذه

الحالة فان الروح القدس الذي هو الفاعل في حياة المؤمن يوجهه الى ماذا يصلي وماذا يقول كقول الكتاب « اعطاهم الروح ان ينطقوا » اع ٧: ٤ وقول الرسول بولس « وكذلك الروح ايضا يعين ضعفنا ، لاننا لا نعلم كيف نصلي كما ينبغي ، ولكن الروح نفسه يشفع فينا بانات لا يعبر عنها ، والذي يفحص القلوب يعلم ما هو اهتهام الروح لانه بحسب مشيئة الله يشفع في القديسين » رو ٨: ٢٦ وقوله أيضاً « اختطف إلى الفردوس . . . وسمع كلهات لا ينطق بها ولا يحل لانسان ان يتكلم بها » الفردوس . . . وسمع كلهات لا ينطق بها ولا يحل لانسان ان يتكلم بها » كو ١٢: ٤ كو ١٠: ٤ .

والخلاصة: الصلاة ترفع الى الله الآب، باسم الله الابن، بتوجيه وفأعلية الله الروح القدس.

والصلاة المستوفاة هذه الشروط كاملة لها فوائدها وقوتها وفعالياتها لا يعرفها إلا من اختبرها بنفسه « ما اعظم قوة الصلاة التي يصليها البار » يع ٥: ١٦.

\$ - اوقات الصلاة : يقول العلامة ابن العبري في كتابه الايثيقون : تسلمت الكنيسة تعيين اوقات الصلاة من الرسل انفسهم حيث جاء في قوانينهم بان يصلي المؤمنون ست مرات : ثم اضاف اليها آباء الكنيسة صلاة سابعة هي صلاة الستار لكي تكمل آية داود القائلة اسبع مرات سبحتك على احكامك العادلة مز ١٦٨ - ١٦٤ ، واضاف الى ذلك النساك صلاة ثامنة دعوها يصلاة الفجر وهي ليست ضرورية .

ويستطرد ابن العبري قائلا: «إن ابناء العالم الذين تحول مهامهم دون تأدية الصلوات السبع في اوقاتها المعينة ، يجب ان يؤدوا الصلاة ثلاث مرات فقط ، كما صرح ايضا داود النبي «اما انا فادعو الله ، والله يخلصني ، مساء وصباحا وظهرا » وقد ذكر ان دانيال النبي كانت الكوة مفتوحة في حجرته نحو القدس وكان يركع على ركبتيه ويصلي ثلاث مرات في اليوم .

إن مواقيت الصلوات السبع بنفس الوقت تشكل خمس عشرة قومة موزعة عليها بترتيب قومة واحدة لصلاة السوتار ، واربع لصلاة الليل ، واثنتان لكل من الاوقات الاخرى .

أ\_ صلاة المساء أو الغروب رحاً ووهنا الاولى عند نهاية صلاة الساعة التاسعة والثانية بعد فرض المساء . تؤدى قبل غروب الشمس وبعد صلاة الساعة التاسعة وبها تبتدىء الصلوات السبع في الطقس السرياني ، ذلك ان اليوم يبتدىء مساء كقول الكتاب « وكان مساء وكان صباحا يوما واحدا » تك ١:٥ .

يقول يعقوب البرطلي في كتابه الكنوز « نصلي مساء لنشكر الله الذي اعطانا الليل لنستريح فيه من اتعاب النهار » وكذلك في هذا الوقت انزل جسد المسيح من الصليب ، وحنط بالحنوط ولف بلفائف من كتان مع الاطياب .

ب- صلاة الستار او النوم و عمد البرطلي ايضا « نصلي في هذا الوقت وقاية من اعداء الليل ، ويجب التركيز والتحفظ في هذا الوقت اكثر من سائر الاوقات الاخرى ، لان الله يقبل ذبيحة المساء اكثر من سائر الذبائح في الناموس كقول داود ( قربان يدي كفربان المساء ) لذا كان هذا القربان متميزا عن باقي القرابين لان بواسطته كان الله يحفظ الشعب من اعداء الليل » ، وايضا نتذكر ان الرب يسوع في هذا الوقت وضع في القبر . كما نتذكر الساعات الاخيرة من عمرنا ، وان الموت قريب جدا .

جـ صلاة الليل و البع قومات . تؤدي قبل بزوغ الشمس يقول البرطلي « نصلي في هذا الوقت متأملين في فادينا الكريم الذي قضى ليلة آلامه ساهرا ليعلمنا أن نسهر ونصلي دائيا وللتأمل ايضا في عظمة الله وخلائقه ، ونطلب اليه ليعطينا نهارا سعيدا صالحا للعمل » وقيل ايضا ان صلاة الليل توزع إلى ثلاث خدم ، كل خدمة تمثل هزيعا من الليل او هجعة . فصلاة الخدمة الأولى هي الهزيع الأول تذكرنا بمجىء المسيح الثاني الذي سيأتي فجأة كاللص ، في نصف الليل اتس مجىء المسيح الثاني الذي سيأتي فجأة كاللص ، في نصف الليل اتس مجىء المسيح الثاني الذي سيأتي فجأة الرب . وصلاة الخدمة الثانية هي الهزيع الثانية ، تذكرنا بيوم الدينونة الرهيب وتحثنا على التوبة . والخدمة الثالثة هي الهزيع الثالث ، تؤكد علينا السهر واليقظة .

د. صلاة الصباح ، ويقول المرفور كما التقديسات ، الاولى بعد صلاة التسبحة ، والثانية تصدر بمزمور كما سيأتي شرحه ، ويقول البرطلي « نصلي صباحا لنشكر الله الذي اعطانا نور النهار » كما يذكرنا بالوقت الذي القي الجند القبض على يسوع بعد ان قضى الليل ساهرا في الصلاة في بستان الجثياني . كما نذكر ايضا قيامة الرب في صباح الاحد باكرا .

هـ صلاة الساعة الثالثة و الم تنفي ( بحسب التوقيت الروماني ) ويقابلها الساعة التاسعة قبل الظهر . قومتان من التقاديس . يقول البرطلي « في هذه الساعة حكم على يسوع بالموت بعد جلده . فنتأمل بآلامه لننجو يوم الدين من حكم العدل » كما يذكرنا هذا الوقت ايضا بحلول الروح القدس على الرسل بشكل السنة نارية ، وان يسكب على قلوبنا روحه القدوس .

و ـ صلاة الساعة السادسة و ـ م ح في ( بحسب التوقيت الروماني ) ويقابلها الساعة الثانية عشرة ظهرا . قومتان ، يقول البرطلي « تذكرنا هذه الصلاة في الساعة التي صلب فيها يسوع وطعن جنبه ، بالحربة ، وجرى منه دم وماء » .

ز ـ صلاة الساعة التاسعة و الساعة التوقيت الروماني) يقابلها الساعة الثالثة بعد الظهر . قومتان ، يقول البرطلي « تذكرنا هذه الصلاة في الساعة التي فيها مات المسيح واسلم روحه بيد

ابيه الساوي ».

#### ملاحظات عامة:

أولاً: يقول البطريرك ابن وهيب المارديني ١٣٣٣+ ان الصلوات هي عشر، وذلك لتطهير الحواس العشر الداخلية والخارجية، اربع صلوات في قومات الليل الاربع، وست صلوات في القومات اللخرى.

ثانياً: يقول الآباء: ان صلاة المساء هي بمثابة حرث الارض ، وصلاة الليل وصلاة السوتار ، القاء البذار في الارض المفلوحة ، وصلاة الليل ملاحظة الزرع وتنقيته من الاشواك والزيوان ، وصلاة الصبح بمثابة الحصاد ، وصلاة الساعة الثالثة جلب الغلة الى البيدر ، وصلاة الساعة هي السادسة نقل الغلة الى المخازن والاهراء ، وصلاة الساعة التاسعة هي الصدقة التي تقدم لله كباكورة البيدر .

ثالثا: إن الكنيسة حاليا حصرت الصلوات العشر الموزعة على سبعة اوقات ، مرتين في اليوم فقط صباحا ومساء ـ فيصلى صباحا ، صلوات الليل فالصباح فالساعة الثالثة فالساعة السادسة ، ومساء يصلى ، صلوات الساعة التاسعة فالمساء فالسوتار .

٥ - كيفية اداء الصلاة عامة : جاء في الفصل السادس ، من باب الأول ، من كتاب الايثيبقون للعلامة ابن العبري عن كيفية الصلاة العامة ما يلى :

لدى سماع المؤمن صوت جرس الكنيسة ، يتوجه المؤمن الى الكنيسة تاليا في طريقه المزمور الخامس والعشرين والذي مطلعه « اليك يارب رفعت نفسي » أو يترنم مرارا بالاية المزمورية ١١٩ : ٣٣ « طرقك يارب عرفني وسبلك علمني » وحينا يدخل إلى الكنيسة ليسجد امام القربان المقدس أو الصليب أو الانجيل قائلا : « اللهم انني دخلت بيتك ، وسجدت امام منبرك ، فاغفر لي يا أيها الملك السموي كل ما اخطأت به اليك » بعد ذلك يباشر بتأدية الصلاة وكالآتي : أداؤها بصورة عامة على مدار السنة :

(1)

صلاة الساعة التاسعة

قومتان

ينتصب المصلي ووجهه نحو المشرق، ويداه مكتوفتان على صدره

باحتشام ويرسم الصليب بقوله:

مرمعا مع المدها من بالسم الاب والابن والروح مرمعا مع المدها من منا القدس الده واحد

ثم يقول:

مرحم موحد مدمل قدوس ، قدوس ، قدوس ، قدوس ، قدوس الاله القوي الدرب الاله القوي

ثم يحني رأسه ويسجد باحناء العنق والظهر، ثم ينتصب ويرسم الصليب على وجهه ويقول:

ملع المع معما ها وحامع علوءة السماء والأرض من المحد في الإعالي المحد في الإعالي

ويسجد ثانية ويرسم الصليب ثم يقول:

ويسجد ثالثة ويرسم الصليب قائلا التقديسات الثلاث: 
ويحمه المها، قر مسلمها قدرس انت ايها الأله، قدوس انت غير المائت والعدما الماريجي مله ايها القري، قدوس انت غير المائت المؤمم عدل ( عرد) يا من صليت عوصا عنا ارحمنا ثم :

مائي المؤممالي من مدير على الربنا الرحنا . يارب اشفق علينا وو معدل من محل وارحنا . يا ربنا تقبل عبادتنا للمحمد وزلمه المؤمن وصلواتنا وارحنا معمد منزله المحارف وصلواتنا وارحنا معادم المحمد منزله المائة ما المحمد المحمد

مع حده معلى الخالق سبحانات ايها الملك معلاما معلى المنفع المسيح الرؤوف بالخطاة . بارك معمر عبيدك .

ثم يتبعها بالصلاة الربية:

احم ، حمد النا الذي في السموات ، ليتقدس الما ملكم الحرب بيها رحمد السماك ليأتي ملكوتك ، لتكن المطا و حمد العداد الله حاق حل مشيئتك ، كما في السماء ، كذلك محد محمد الله حاق ملكم الارض . اعطنا حبزنا كفافنا وحمد مرضم منهم اليوم . واغفر لنا ذنوبنا وخطايانا ، المحدا والعمل محم منتم كما نحن ايضا نغفر لمن أخطأ الينا المحدا والعمل محم منتم كما نحن ايضا نغفر لمن أخطأ الينا لل المدلم محم منتم ولا تدخلنا في التجربة . لكن نجنا على حيما و محم من من الشرير . لان لك الملك والقوة ، ملكم محم ما محم والتسبحة إلى أبد الأبدين آمين ملكم محم محم المحم الم

لدى قوله قدوس الخ يخر راكعا حتى يبلغ رأسه الارض ، وينتصب ويرسم الصليب ويكرر ذلك ثانية وثالثة . ولدى مباشرته بتأدية الصلاة الربانية ، يسجد منحينا دون ركوع .

#### ملاحظات:

1 - إن كل قومة من القومات تحتوي على هذه الصلاة المذكورة كاملة .
7 - اذا ما تؤدى الصلوات مفصولة عن بعضها اي في سبع اوقات بحسب التقليد القديم ، فوجب ان تبتدي كل منها بعبارة « باسم الآب والابن الخ ، وقدوس قدوس الخ واذا ما اديت ثلاث مرات فوجب ان تبندىء كل مرة بنفس الطريقة ، واذا ما اديت مرتين ، فتقال تلك العبارات مرتين فقط في اول القومة الأولى من الوجبتين .

(٢) صلاة المساء أو الغروب قومتان

والقومتان مثل الساعة التاسعة هي التقاديس الثلاثة انها القومة الثانية التي تؤدى بعد فرض المساء تكون مصدرة بهذه النبذة : وصد يا ربنا يسوع المسيح ، لا توصد يارب باب مراحمك بوجهنا : فائنا نعترف باننا خطأة ، فارحمنا يارب ، فارحمنا يارب ، المحمد مده مده ال محبتك احدرتك من سمو مقامك مده النا ، وبموتك بطل موتنا ، وبموتك بطل موتنا ، ارحمنا .

بعد صلاة قدوس انت ايها الآله ، يقال المزمور ١٢١:٩١ ، وتنصف كل آية منها بهلليلويا ، والذي مطلعه :

## se consino parad to ocallos plano anos

يا أيها الجالس في ستر العلي والمحمود في ظلال الله ثم معنيث القديس مارسويريوس الانطاكي: التي بدؤها محد محكة معنيث القديس مارسويريوس الانطاكي: التي بدؤها محد حصكة معنيث الفحد المحمل المحلة المحدة عدا الفحدة الفحدة

ايها الجالس في ستر العلي استرنا تحت ظل اكناف رحمتك : الخ الحالمة : وتشتمل على :

دستور الایان الذي مطلعه « نؤمن بآله واحد » ثم یعقبه تشمشت العذراء والقدیسین . ثم یتلی السلام الملائکی :

ململات حمه الما محت معلی یا مریم الممتلئة ملائکی المحت معلی محت معلی یا مریم الممتلئة ملائل کی المحت نعمة . الرب معك . مبارکة محت المحت المحت المحت في النساء . ومبارك محت ثمرة بطنك يسوع . یا مریم محت ثمرة بطنك یسوع . یا مریم

من معه ١٠٠٥ هر معه القديسة ياوالدة الآله صلى مديل المدين الخطأة . الآن مديل المدين الخطأة . الآن من الجلنا نحن الخطأة . الآن من من المدين المعلم من المدين المدين .

إن هذه الخاتمة مثلها مثل المقدمة التي تبتدى، بعارة حرا المعادات مفصوله عن بعضها اي في سيح اوقات بحسب التقليد القديم ، فوجب ان يختم كل منها بدستور الايهان وتشمشت العذراء والقديسين والسلام الملائكي ، وإذا ما ادّيت مرتين فتقال الخاتمة هذه مرتين فقط صلاة الستار مساء ، وبعد صلاة الساعة السادسة صباحا . وإذا تبعت الذبيحة الالهية الصلاة الفرضية فتحذف صلوات الختام ويبدأون حالا بانشودة : اعظمك ايها الرب الملك الوحيد » الخ

(٤) صلاة الليل اربع قومات

تبتدىء صلاة الليل بالمقدمة المار ذكرها ، ثم تؤدى القومة الأولى مؤلفة من التقديسات الثلاث الغ - نم القومنان الثانية والثالثة وتشتملان على :

عدم من مكانه الى of 12 in lular (all a) IKIL. مدحة م مده معتده و مقما مبارك عجد الرب من مكانه الى ابد osilion belows. Why. المامما المرمم ما المالنوث الاقدس المجيد odacus/ 11 Emples 1 ( Cail. الما معالم معدم ايها الثالوث الاقدس المجيد ترأف made old parally in elevis. صعمه و وددس الله قدوس انت ومسبح الى الأبد العلم (ع) موجعه وصديم قدوس انت ومبارك اسمك الى ابد selen Islades Ilyesi معددسا المرمدر ١٤) سبحانك يا ربنا معدمال الابد: بارك الملم حة دودزمي ياسيدي دع: بحدا ودنسا أم: الصلاة الربية .

# معهم حمد معمل تعطف علينا برحمتك ايها الرب مدمل ومعدم معمل الحنان وارحمنا واعنا .

ثم يقال مع رسم الصليب:

عه وسا المالم مه ١١٥١١ لمعد للثالوث

معمد على السرمدي في السرمدي في السرمدي في السرمدي في المسرمدي في

ددیکی دی

ثم تتلى القومة الرابعة التي تصدر « بالتسبحة الملائكية » وهي التي انشأها مار اثناسيوس الاسكندري ، ونقلها الى السريانية مار بولس اسقف الرها مترجم معانيث مار سويريوس الانطاكي .

ومطلع التسبحة الملائكية:

المحد الذي الاعالى وعلى المحد الله في الاعالى وعلى محمد والمداه معالى الارض السلام ، وللناس محدال المحد الله وعلى الارض السلام ، وللناس محدال المحد المحدال المحدد المحدد

(0)

صلاة الصبح

قومتان

وتشتملان على التقديسات الثلاث ، والثانية تصدر بما يأتي :

مد المدن هم مدن المسلك ايها العلي ، والاعلان المسلك ايها العلي ، والاعلان المسلك ايها العلي ، والاعلان المسلم المسمد و المحت من المسلم المسلم

صلاة الساعة الثالثة

ky they warry oloal cirros of 1)

قومتان

وتشنمل على التفاديس الخ .

#### قومتان

وتشتملان على التقاديس الخ . وتكون التانية مصدرة بمعنيث مار سوبريوس الانطاكي الذي مطلعه حرال الانطاكي الذي مطلعه حرال الانطاكي الذي مطلعه حرال الانطاكي الذي مطلعه عربية عربية

اي انني استعين بدعاء الأم التي ولدتك وجميع قديسيك . ثم تليها صلوات الختام المشتملة على قانون الايهان وتشمشت العذراء والقديسين والسلام الملائكي . وعما يجب معرفته ان هذه القومة الثانية المصدرة بالمعنيث المذكور تصلى في ايام الصيام الكبير ، وصوى نينوى . وحينها لا يحضر القداس . أما اذا ما تبعها القداس فلا يلتزم المصلي بها لورودها في بدء القداس ، وتكون صلاة الساعة السادسة حينذاك قومة لا غير وتحذف صلوات الختام .

ثانياً: في صلوات النسرم الكبير: يعمل في الصوم الخبير مارى في النهار، صباحا وظهرا ومساء باستثناء ايام الأحاد والاعياد والسبوت فيصلى فيها مرتين مثل باقى الايام.

تتضمن فترة الصباح ، صلوات الليل ، والصبح ، والساعة الثالثة ، وتختم بدستور الايهان . وتتضمن فترة الظهر صلوات الساعة السادسة والتاسعة والمساء ، وتصدر الاخيرة بمعنيث مارسويريوس وتختم بدستور الايان ثم يسجد اربعين سجدة تامة ، ويقال في السجدات العشر الاولى قوريليسون معن ومكمم يا رب ارحم - وفي السجدات العشر الثانية من المؤمسلام يا رب ارحمنا ، وفي السجدات العشر الثالثة من مكا ووسطلاح يارب اشفق مترأفاً بنا . وفي السجدات العشر الرابعة طن ملع وومسلك يا ربنا استجبنا وارحمنا ، وهذه السجدات مفروضة منذ اثنين الصوم حتى جمعة الاربعين . وقد رتبتها الكنيسة لتذكر المؤمنين بعدد الجلدات التي جلد فيها السيد المسيح وهو يساق الى الصليب . فقد جلد بحسب القانون الروماني ٣٩ تسعة وثلاثين جلدة ، وهذا واضح من قول الرسول بولس « جلدت اربعون جلدة إلا واحدة » ٢ كو ١١: ٢٤ ثم ضرب بالقصبة على رأسه مرة واحدة وطعن بالحربة في جنبه المقدس فاضيف ذلك الى الـ ٣٩ ، فصار عددها اربعين ، وغايتها التذكير بآلام المسيح اجمالا .

وفي الصوم ايضا ، يزاد في فرض صلاة الصبح على كحد معدم المحموم ايضا ، يزاد في فرض صلاة الصبح على كمد محموم المحموم مدا حال وفقنا يارب العالمين

برحمتك لنحفظ اليوم ابرارا » ثم « صالح الاعتراف للرب النخ » تكرر ثلاثا ثم التقديسات الثلاث سجودا ثم :

وحد است مده من الدول على شعبك والم من من ما منعال المعال المعال

### ثم الصلاة الربية:

ثالثا: صلوات اسبوع الآلام: في اسبرع الآلام الذي يبندي، سماء الحد الشعانين لدى الاحتفال بحفلة النهرة ، وينتهى في القدام الذي يقام قبل صلاة مساء ليلة عيد القيامة . لا تقال التقاييسات الثلاث كيا لا يتلى السلام الملائكي . ويعوض عن ذلك بها يأتي مع الركعات

محميماً عصمعده فنه عم ايها المسيح الذي خلّصنا بآلامه من معمل عمد الفسلال اقبل عبادتنا وارحمنا في مالم معدد الفسلال اقبل عبادتنا وارحمنا في مالم معدد (س) ( ثلاثا )

مر مدن احته ما وهم على الإجلال ولروحك القدوس السجود المعنا مدن ما وهم على الإجلال ولروحك القدوس السجود في المعنا من من الخطاة في المعنى المعنى والتعظيم والتعظيم والتعظيم الخطاة المحا ومعنى الخطاة الرحمة والرأفة التنفتح ابواب الرحمة والرأفة التنفتح ابواب الرحمة والرأفة التنفتح ابواب المحكم المحم المحمد المحمد المام منبر المسيح المحمد والمحمد والمحم

ونلى زده عيم حام سبحانك يا ربنا . سبحانك يا و بنا . سبحانك يا و بنا . سبحانك يا و بنا . سبحانك يا من عليه اتكالنا من سبحانك يا من عليه اتكالنا من محتى مندم إلى الأبد ، بارك يا سيدي .

وفي القومة الثانية والقومة الثالثة من الليل يقال:

حديده وللما مع اوان الليل لنشكر ساجدين المسلم وللما مع المسلم ال

### و في درون و دون و دون و المعه ( ثلاثا )

وفي القومة الاولى من الصبح يقال

حدد العام المحدد المسيد المسيح المدي فدانا بالامه و عدد عدد معدد المسيد المسيح المدي فدانا بالامه و عدد عدد معدد من مدين الما المدين ا

وفي صلاة ليلة الخميس وصباحه يقال:

ملحب إو حرب مرده المرب الدي اللي العلل منصد الماهد هرما حورم الهرب خروف النصح الهما منصحك المحارة عدم المرب خروف النصح الهما منصحك من الماؤ معالملام ( ترج) والرحنا ، ( للاث مرات ) مدر ملام للمحدد المحدد كالمحدد الناب الله المرادة المحدد ال

وفي قومة الساعة السادسة من الجمعة يقال: محمل وحمل الساعة الساعة الساعة الساعة الساعة التي استاسل عليه محمل الله التي صلعه، عبل عاليا.

# المؤمدم علم المنت (منزت) وارحمنا (ثلاثا) يحق لك ياربي حرمة عدم المحتم (لات التسبيح . . . الخ

وفي قومة الساعة التاسعة من الجمعة يقال:

دميما وحده الدي بموته احيانا من

مديما و حده الدي بموته احيانا من

مديما للمنتاج الموت،

مديما للمنتاج الموت،

مالان مرات) ليعث المواتنا وارحمنا (ثلاث مرات)

مديما المحد عدما / في يحق لك يا ربي التسبيح الخ.

وفي ليلة السبت وصباحه يقال:

معسر وحمدة والم أيها المسيح الذي ازال بدفنه فساد عنا حده وعدة القبر

اسلم مده م الموت وارحمنا . (ثلاث مرات ) مده مرات ) مدم مده م مرات ) عدم مده م الخ . كو لك يا ربي التسبيح الخ .

٦- الحركات التي ترافق الصلاة: يرافق الصلاة حركات عديدة ضرورية وهي:

أ- رسم اشارة الصليب المقدس: ان سر الصليب المقدس هو المسيح الواحد الذي نزل من السماء إلى الارض. ونقل الجنس البشري من جهة اليسار الى جهة اليمين ومنحهم حياة ونورا وبرا، وعليه فقد اعتادت الكنيسة أن تبدأ جميع صلواتها وفروضها برسم اشارة الصليب على الوجه وذلك ان يرسم وجوبا باصبع واحدة فقط ١١١ اشارة إلى المسيح المواحد وعلى الشكل التالي: نضع الاصبع الواحدة اولا على جبهتنا ونقول « باسم الآب » اشارة إلى السماء حيث الله الآب الذي هو فوق الجميع ورأس كل خليقة ثم نضعيا على البطن لا على الصدر كما قال بعضهم ، ونقول « والابن » اشارة الى تنازل الابن من السياء وحلوله في احشاء العذراء وولادته منها بالجسد ، ثم نضعها على الكتف اليسرى فاليمنى ونقول « والروح القدس » للدلالة على اننا بموت المسيح مصلوبًا وبقوة الروح القدس انتقانا من الظلمة والضلال إلى النور والهداية . ثم نختم ذلك بقولنا « آمين » للإشارة الى اله واحد واعترافا بوحدانيته تعالى في ثلاثة اقانيم.

<sup>(1)</sup> من المسيحيين من يرسمون الصليب باصبعين إشارة إلى طبيعيتي المسيح ، ومنهم من يرسمه بثلاث أصابع اشارة إلى سر الثالوث الاقدس . والصحيح يجب أن يرسم باصبع واحدة فقط اشارة إلى يسوع الواحد ، الاقنوم الثاني من الثالوث الاقدس ، الذي وحده نزل من السهاء وتجسد على الأرض ، ومات مصلوباً .

ونحن اذ ننبه المؤمن على رسم الصليب باصبع واحدة . نذكره بنفس الوقت ايضا ان احداثا كتابية كثيرة تمت باصبع واحدة منها : ان لوحي الوصايا كتبتا باصبع الله خرو ٢٠١: ١٨ وان فرعون مصر لما شاهد المعجزات التي عملها موسى قال انها اصبع الله ولما شك توما الرسول بقيامة الرب يسوع قال له السيد المسيح هات اصبعك يو ٢٠: ٧٧ ، وقال الرب ايضا باصبع الله اخرج الشياطين لو ١١: ١٨ وان يوحنا المعمدان لما اشار الى المسيح وهو مقبل ليعتمد بقوله : هو ذا حمل الله الرافع خطايا العالم ، فقد اشار اليه باصبع واحدة يو ١: ٢٩ . هذا وان مسح المعتمد بالميرون ، ومسح الكنائس لدى تكريسها وتقديسها ، يتم مسح المعتمد بالميرون ، ومسح الكنائس لدى تكريسها وتقديسها ، يتم ذلك باصبعة واحدة .

قال مارايوانيس الداري في الميمر ٥٣ في تفسير عبارة « فديتم بثمن » أي بموت المسيح على الصليب ، فإذا كان للصليب ثمن غال جدا ، وجب اذا على المؤمن ان يرسم الصليب بعناية تامة ، وتأمل روحي ، وايهان وطيد ، لا جزافا واعتباطا ولا كعادة مألوفة ، لان ذلك لا يجدي نفعا » .

ان رسم علامة الصليب تقليد كنسي رسولي مارسه المسيحيون منذ القرن الاول في الصلاة ، وفي مزاولة اعلام ، وفي القيام ببعض حركاتهم ، لا بل انهم كانوا يعلقونه على ذواتهم ، ويحفرون اشارته على اعتاب بيوتهم ، وكانوا ايضا يحفرون علامته على قبورهم ، وينقشونه

ويوسمونه على اشكال كثيرة نفوق الحصر هذا فصلا عن وبسم على المعتمدين وعلى حدوات الكنائب والمدايح ، ورسم جميع البة المدح بهذه العلامة المقدسة .

وقد تبلورت هذه الفكرة بوضوح في القرن الرابع الميلادي ، لما خصوص من نور مكتوب عليه « بهذا تنتصر » ومنذئذ صار الصليب مكرما وشعارا للكنيسة المسيحية ، واتخذ ايضا شعارا لبعض البلدان المسيحية ، ورفع على قباب الكنائس ، ومنح وساما للرجال المشهورين .

ب. الاتجاه نحو المشرق: سبق ان تحدثنا عن هيئة الكنيسة واقساسها وكيفية بنائها، وقلنا ان الكنيسة تبنى نحرجهة الشرق، وان المؤمن يتجه دائما نحو الشرق في الصلاة اينها كان ذلك تنفيذا لما فرضه القانون الرسولي وسبب ذلك يتلخص في ثلاثة امور: ١- لان الشرق هي الجهة التي سيظهر منها المسبح في مجيئه الثاني /مت ٢٤ ٥ ٢ - قال الودوس كان قد غرس في جهة الشرق تك ٢: ٨ ومنه خرجنا، ونرجو الرجوع اليه. ٣- ان الشرق اشرف واعظم سن الجهات الاخرى لذلك فقد كثر وروده في الكتاب المقدس.

جــ السجود يقول سويريوس يعقوب البرطلي في كتابه الكنوز:

ان السجود انواع ، نسجد لله تعالى جل شأنه ، ونقدم سجودا لسواه ، ولكن شتان ما بين السجودين ، فسجودنا لله سجود العبادة الواجب للجلال الألهي ، وسجودنا للملوك والعظاء وغيرهما هو من باب التكريم والاحترام .

ونحن عندما نسجد للصليب انها نتصور المسيح مصلوبا ، والمسيح هو الهنا ، فنكون والحالة هذه نسجد للآله المصلوب . ثم يستطرد البرطلي متسائلا ، لماذا نقدم السجود للصليب اكثر من الامور الاخرى التي رافقت سياسته المخلصية كالاقعطة مثلا التي لف فيها ساعة ميلاده ؟ فيجيب : لاسباب عديدة منها ١ ـ لكي نتذكر دائها ان اليهود هم اعداء المسيحية ، ونحن المؤمنين نسجد للشيء الذي اهانه اليهود ، ونكرمه ٢ ـ لان القوة الكامنة في الصليب تسمو على المذود والاقعطة وغيرها ٣ ـ لا شيء يعبر عن محبة الله للبشر مثل الصليب .

والسجود عامة ثلاثة انواع: ١ - احناء الرأس ٢ - احناء الظهر ٣ - السجود إلى الارض وهو الركوع او الجثو. أما احناء الرأس فيكون كلما قال الكاهن في القداس الآلهي « بارك يارب شعبك المنحني امام عظمتك ، أو الشهاس لنحن رؤوسنا امامك يا ربنا والهنا » وحين يلفظ اسم يسوع المقدس . واحناء الظهر يستعمل في الصلاة من القيامة الى العنصرة وفي ايام الآحاد والاعياد المارانية ويوم تناول القربان المقدس ، وامام القربان والصليب والانجيل . والسجود التام اي الركوع او الجثو

يكون في باقي ايام السنة . وهو مفروض على كل المسيحيين ذكرا لسقوط آدم وذريته . وقد كان السيد المسيح لفسه يصلي جاثيا على ركبتيه مت ٢٦: ٢٩ وكذلك الرسل اع ٧: ٥٠ وقد جاء في تاريخ الكنبسة ان ركبتي القديس يعقوب الرسول قد يبستا حتى صارتا كركب الجال لسبب كثرة الركوع وقت الصلاة .

د - حركات اخرى: ومن اشكال اوضاع الصلاة: الوقوف كقول الانجيل: متى وقفتم تصلون مر ١١: ٢٥ وهو دليل على رضاه ومسرته . بسط الايدي اورفعها دليل التذلل والخضوع لله ، فقد جاء في اشعياء «حين تبسطون ايديكم اش ١:٥١ وقد اعتاد الاولون رفع الايدي في ثلاثة امور: اولا . عند القسم. ثانيا: عند منح البركة . ثالثًا عند الصلاة . وكثيرا ما يرافق بسط الآيدي رفع العيون دلالة على رفع القلوب والعقول الى الله . وقد رفع المسيح في الصلاة نظره نحو السماء مت ١٤: ١٩ ودانيال: رفعت عيني إلى السماء: ٤: ٤٣ وقوع الصدر : دلالة على فرط الحزن والندامة والاقرار بالخطية اتاه العشار في صلاته لو ١٨: ١٣. وربط الاحقاء لا يجوز أن نصلي إلا إذا كانت احفاؤنا مربوطة : فان بني اسرائيل اكلوا الفصح واحقاؤهم مشدودة . وقد امرنا الرب ان تكون احقاؤنا مشدودة استعدادا لقتال ابليس مر-١:١٧ اف٢:١٤. كشف الرأس للرجال لاسيها وقت القداس الألهي . وأما المرأة فلتغط رأسها على ما قاله الرسول « فكل

رجل يصلي او يتنبأ مغطى فانه يشين رأسه ، وكل امرأة تصلي أو تتنبأ ورأسها مكشوف فامها تشين رأسها » اكو ١١: ٤ و٥ . تقبيل الانجيل المقدس عند بدء الصلاة وختامها يليق تقيل الانجيل المقدس تبركا واحتراما .

واعتاد الكاهن ان يسلى على المؤمنين ، وينفخ في وجوههم ، والنفخ اشارة الى طرد اراء الشيطان الشريرة من الانسان ، كما تشير إلى « الخلق » فكما نفخ الله في أدم نسمة الحياة عندما خلقه من العدم ، وكما نفخ السيد المسيح في تلاميذه مانحا اياهم روح القدس ، هكذا الكاهن بنفخة يمنح المؤمن قوة الروح القدس . كما بمارس الكاهن وضع اليد على رأس المؤمنين ، وهذا ايضا يشير إلى قول آدم عندما خلقه الله (جبلتني ووضعت على يدك) وان يوحنا المعمدان وضع يده على رأس المسيح لدى عهاده . فالكاهن يبارك المؤمنين بوضع يده على رؤوسهم . وإلى جانب هذا وذاك قد يمسح الكاهن المؤمن بمسحة الزيث ، اشارة الى ان المؤمن يخوض جهادا وينازل عدوا في حرب ضروس مع الشيطان ، وقد جرت العادة ان يمسح بالزيت من يخوض الحرب ليفلت من ايدي العدو ، ويكون غير قابل ان يمسك ، وان تخصيص مسحة الزيتون بالذات ، اشارة الى ان الزيتون هو نبات البرية وكان غريبا عن الله والآن يمسح به لكى يطعم بزيتونة الايهان بالاب والابن والروح القدس

٧ - شرح الصلاة الفرضية : تشتمل العملوات التي تؤدى في المواقيت السبعة ، والموزعة على خمس عشرة قومة على ما يلى :

- ١ التقديسات الثلاث . يليها يارب ارحمنا .
  - ٢ الصلاة الربية.
- ٣- التباريك تليها ايها الثالوث الاقدس المجيد ارحمنا.
  - ٤ ـ التهاليل.
  - التمحيل
- ٦ التسبحة الملائكية التي انشأها ماراثناسيوس الرسولي الاسكندري .
- ٧- (صالح الاعتراف) وهي النبذة التي تتصدر بها القومة الثانية من صلاة الصبح.
- ١٠ انني استعين بدعاء الام التي وللبتك وجميع قديسيك ، وهو المعنيث الذي انشأه مارسويريوس الانطاكي : ويتصدر القومة الثانية من صلاة الساعة السادسة .
- 9 « ياربنا يسوع المسيح لا توصد بابك بوجهنا » وهي النبذة التي تتصدر القومة الثانية من صلاة الساعة التاسعة .
- ١٠ المزموران ٩١، ١٢١ والذي مطلعها «يا ايها الجالس في ستر العلى ».
- 11 ايها الجالس في ستر العلي . وهو معنيث مارسويريوس الانطاكي يلي المزمورين المذكورين قبلها . يلي المعنيث فورا: التباريك .

١٢ - دستور الايمان.

١٢ - تشمشت العذراء والقديسين.

12 - السلام الملائكي.

وسوف نقدم شروحا موجزة نكل من ، التابسات التلاث ، الصلاة الربية ، دستور الايمان ، ولدى الحديث عن « الصلوات تسابيح ملائكية » نأتي الى شرح معظم مواد هذه الصلوات .

أ ـ شرح التقديسات الثلاث: التقديسات الثلاث هي كما سبق القدوس انت غير القدوس انت عالى الله ، قدوس انت عير المائت ، يا من صلبت عوضاً عنا ارحمنا » ثم يليها يارب ارحمني الخ .

وفي صلاة الاكليل تتلى هذه التقاديس بحسب الطقس الشرقي على ما يأتي «قدوس انت اللهم ، قدوس انت أيها القوى ، قدوس أنت أيها القوى ، قدوس أنها أيها الإبن الشبيه بابيه » . وتتلى أحياناً سيّا باللحن السادس بهذه الصورة «قدوس أنت اللهم يا من قداسته اسمى من تقاديس جميع الذين يقدسونه . قدوس أنت أيها الفوى يا من قهرت بقوتك جيوش الاعداء بأسرها . قدوس أنت غير المائت يامن اتنا الحياة بموتك والخلاص ببعثك ، يا أيها المصلوب من أجلنا ارحمنا » . فضلا عن هذا فإن بعض الطوائف تتلو هذه التسبحة على اختلاف الاعياد فتقول في عيد الميلاد بعد التقاديس «يامن ولدت من العنراء ارحمنا » ، وفي الصلبوت «يامن صلبت عنا ارحمنا » ، وفي الصلبوت «يامن صلبت عنا ارحمنا » ، وفي الصلبوت «يامن صلبت عنا ارحمنا » ، وفي القيامة «يا من قمت من الأموات ارحمنا » .

هذه التقديسات بحد ذاتها تسبحة ملائكية ، ولحن ساوي ، ونغم روحي صرف شغف بها أشعياء الني حين سمعها منطلقة من حناجر الاجواق العلوية . فسجلها في الاصحاح السادس من سفره الجليل . ثم اقتبستها الكنيسة المسيحية وسكبتها في قالب رائع ، واضافت اليها عبارة « يا من صلبت لاجلنا » ونظمتها في مطلع طقيس عبادتها ، وجعلتها نواة للصلاة ، شأنها شأن الصلاة الربية سواء بسواء . وهي قديمة الوضع ، ورسولية المصدر ، بيد انّ العلماء اختلفوا في نسبة عبارة « يا من صلبت لاجلنا » فنسبها بعضهم إلى القديس في نسبة عبارة « يا من صلبت لاجلنا » فنسبها بعضهم إلى القديس

اغناطيوس النوراني ثالث بطاركة انطاكية ١٠٧ + وروى آخرون ان يوسف الرامى ونيقوديموس اضافاها إلى تقاديس الملائكة الثلاثة عندما رتلوها في دفنة السيد المسيح . وقال غيرهم انها كانت سائدة في كنائس ولاية الكرسي الانطاكي كلها منذ عهد القديس اوسطاثاوس ٢٣٧٠ + ونسبها آخرون إلى القديس رابولا الرهاوي ٥٣٤ + ثم حدث خلف في الكنيسة بسببها الامر الذي ادى بالهراطقة إلى حذفها وبترها من التقاديس الثلاثة . غير أن الكنيسة السريانية وشقيقاتها في الأيمان حافظت عليها . وهي ترفع للاقنوم الثاني من الثالوث الاقدس فقط ، ذلك ان الابن الوحيد هو وحده صلب ومات من أجلنا . وهي أعذب انشودة يسمعها المسيح ، إذ هي رمز مسرته ، وعنوان مجده ، وراية نصره كقوله « يا ابتاه هكذ! صارت المسرة أمامك » مت ١١ : ٢٦ أي أن يموت المسيح مصلوباً. وقال أيضاً « لم يكن المسيح قد مجد بعد » يو٧: ٣٩ أي لم يصلب بعد فمسرة الاب ومجده إذن هما الصليب والموت. فإذا كان الامر كذلك ، فكم هو لائق وجميل أن ترددها الكنيسة دوما وتتخذها نواة العلداتها

أما المذين ينسبونها إلى الشالوث بداعي أن تقاديسها ثلاثة ، فيخصون الأب باللاهوت ، والابن بالقوة ، والروح بعدم الموت ، فقد توهموا أي توهم لانه ما من مبتدع نسب الموت مثلا إلى الروح مجدفا لتوضع هذه التسبحة اقراراً بتنزيه عن ذلك .

وقد لخص أباؤنا ما تضمنته من معان روحية ولاهوتية بقولهم «قدوس أنت ايها الآله » لأن الله الغنى افتقر من أجلنا وصار انساناً دون تغيير «قدوس أنت أيها القوي » ذلك أن ابن الله الذي صار انساناً وتألم وصلب واهين وتراءى بمظهر الضعف ، كانت قوته بادية في كل هذه الامور . وظهر أوج هذه القوة يوم قام من الاموات منتصرا . «قدوس انت يا منزها عن الموت » أي وان مات ابن الله بالجسد ، إلا أند حى بلاهوته ، كيف لا وانه لم يبق في القبر بن قام بعد ثلاثة أيام . « يامن صلبت عوضاً عنا » انها نفس العبارة التي قالها الملاك للنسوة حين ظهر لهن بعد القيامة « اعلم انكن تطلبان يسوع المصلوب » لهن بعد القيامة « اعلم انكن تطلبان يسوع المصلوب »

ب مشرح الصلاة الربية: تنسب هذه الصلاة إلى الرب يسوع ، ومن أجل ذلك سميت « الصلاة الربية » . وقد صلى يسوع مرات عديدة في مناسبات مختلفة مت : ٢٥ و ٢٥ ويو ١١:١١ و ٢١ لو ١١: ٤٣ الخ وكل تلك الصلوات رفعها يسوع إلى الآب ، واما الصلاة الربية فتختلف عنها ، لان يسوع لم يرفعها إلى الآب بل علمها لتلاميذه . وقد وردت في مت ٦ وفي لوقا ١١ .

تضمن هذه الصلاة مقدمة وسبع طلبات وخاتمة . أما المقدمة فهي عبارة ابتهال « ابانا الذي في السموات » . ولدى قولنا ابانا نشعر بأننا ابناء ، وبان لنا اخوة . ولدى قولنا الذي في السموات : كلمات

ترفع افكارنا وقلوبنا إلى السهاء حيث هناك الأب الذي نبتهل اليه .

( والطلبات السبع ) تنقسم إلى قسمين ، الطلبات الثلاث الأولى تختص بالله وهي : ليتقلس اسمك ، ليأتي ملكوتك ، لتكن مشيئتك . والطلبات الاربع الأخيرة تختص بنا نحن البشر وهي : خبرنا اعطنا ، واغفر لنا ذنوبنا كها نحن أيضا نغفر لمن أخطأ الينا ، ولاتدخلنا التجربة ، لكنا نجنا من الشرير . ما أشبه هذا التقسيم بلوحي العهد عيث نرى الوصايا التي تختص بالله على اللوح الأول . والوصايا التي تختص بالله على اللوح الأول . والوصايا التي تختص بالبشر على اللوح الثاني . وحيث ان الرب يسوع هو اله كامل وانسان كامل ، فأعطى ما يجب على الانسان تجاه الله ، وما على الانسان تجاه الله ، وما على الانسان تجاه أخيه الانسان ، ( والخاتمة ) هي تسبحة « لان لك الملك والقوة والمجد إلى الابد » ويلاحظ أن هذه الصلاة افتتحت بالتقديس : ليتقدس اسمك ، واختتمت بالتمجيد : لان لك المجد .

قال مار يعقوب السروجي الملفان ٢١٥ + في وصف هذه الصلاة ما أجمل والطف الصلاة التي علّمها ابن الله ، طوبى لمن مارسها باستمرار ، وتأمل بها ملبًا ، انها تحوي كل معاني الطهر والقداسة والكهال ، ويجد فيها المصلى كل حاجاته وطلباته » ،

من المستحسن ان تقال هذه الصلاة اجماعياً اعترافاً بابوة الآب العمامة ، واخوة المسيحيين لبعضهم البعض ، وبنوتهم للآب . وتمييزالهم من غير المؤمنين .

جـ شرح دستور الايمان: يحدثنا التاريخ الكنبي: إن قسيساً اسكندرياً يدعى اريوس ظهر في أواشل القرن الرابع . انكر الوهة المسيح ، فاجتمع ٢١٨ اسقفا بامر الملك قسطنطين الكبير في مدينة نيقية عام ٣٢٥ وحرموا اريوس ، وشجبوا بدعته النكراء . ورتبوا الجزء الاكبر من هذا القانون بدؤ ، نؤمن بآله واحد » وختامه « ليس لملكه انقضاء » وسمي بدستور الايمان النيقاوي . وفي أواخر القرن الرابع ظهر مقدونيوس اسقف القسطنطينية انكر الوهة الروح القدس . فاجتمع مقدونيوس اسقف القسطنطينية « نؤمن بالروح القدس ، وفي عام الوخيمة ، وإضافوا إلى «ستور نيقية « نؤمن بالروح القدس » . وفي عام الكنيسة الانطاكي بطرس القصار ٢٦١ - ٤٨٨ بتلاوته في الكنيسة الانطاكية . وكان قبل هذا التاريخ يتلى قانون ايان مختصر يدعى « قانون الايمان الرسولى » .

يتضمن قانون الايهان النيقاوي . اللاهوت . التجمد . انبثاق المروح القدس من الآب ، المعمودية ، القيامة ، المجازاة الابدية : الامور التي هي دعائم الدين المسيحي .

يفتح الكاهن هذا القانون بعبارة « نؤسن بآله واحد » نيابة عن الشعب باسره ، ثم يتلوه كل فرد لوحده . ولا يجوز أو يحق للفرد أن يقول « نؤمن » بصيغة الجمع ، لان هذا القانون ليس بصلاة بل ايهاناً واقرارا . فالانسان الفرد يستطيع أن يصلي من أجل عيره فيقول ارحنا ،

اعنا الخ ، ولكنه لا يستطيع أن يقول نؤمن أي أن يؤمن بالنيابة عن غيره . بل يجب أن يقول أؤمن بصيغة المفرد .

الصلوات تسابيح ملائكية : لقد تجلَّت عناية الله كثيرا في الملائكة إذ جعلت قوامهم بالتسبيح والتمجيد لله العظيم على الدوام. وفد كشف لنا هذه الحقيقة كتاب الله العزيز في أماكن شتى ومن جملة ذلك ما رواه كل من يوحنا الرسول واشعيا النبي ، قال يوحنا الرائي « ونظرت وسمعت صوت ملائكة كثيرين حول العرش والحيوانات والشيوخ وكان عددهم ربوات ربوات والوف الوف قائلين بصوت عظيم مستحق هو الخروف المذبوح ان يأخذ القدرة والغنى والحكمة والقرة والكرامة والمجد والبركة رؤ ٥ : ١١ و١٢ وقال اشعيا النبي « في سنة وفاة عوزيا الملك رأيت السيد جالسا على كرسي عال مرتفع واذياله تملا الهيكل. السرافيم واقفون فوقه لكل واحد ستة اجنحة باثنين يغطى وجهه ، وباثنين يغطي رجليه ، وباثنين يطير . وهذا نادى ذاك وقال قدوس قدوس قدوس رب الجنود مجده ملء كل الأرض » اش ٢: ١ - ٣ . وبما يهم معرفته ان اللاهوتين قد جعلوا «التسبيح » جنسا يضم تحته انواعا ، وهي التهليل ، السترتيل ، التبجيل ، التكسريم ، الهتاف ، التبريك ، التقديس ، الغناء ، الترنيم ، الانشاد ، التسبيح ، التمجيد ، وذلك استنادا إلى ما جاء في المزمور « احمدوا الرب ، ادعوا باسمه ، عرفوا بين الامم باعاله ، غنوا له ، رنموا له ، انشدوا بكل عجائبه ، افتخروا

باسمه القدوس » مز ۱۰۵: ۱-۳.

من المعلوم لدينا أن الملائكة تسع طغات أو جوقات نظراً لتفاوتهم بالقداسة والكرامة والصلاح ، واستناداً إلى الوحى الألهي وهم : ١ -السرافيم اش ٣:٧، ٧ - الكروبيم تك ٣: ٧٤، ٣ - العروش ، ٤ -۷ - ۷۷: ۷ الرئاسات کو ۱:۱۱ - ۸ رؤساء الملائکة دا ۱۰: ۱۳ - ۹ ۷:۷۲ ۷ ـ الرئاسات كو ۱:۱۱ ۸ ـ رؤساء الملائكة دا ۱۰:۱۳ ۹ ـ الملائكة مز ٢٣: ٢ . وإن لكل جوقة من هذه الجرقات نوعا من أنواع التسابيح يخنص بها دون الاخرى ويسيزها عن غيرها ، تماما مثلها تميز اللغات البشر بعضاً عن بعض فالسرافيم يقدسون ، والكروبيم يباركون، والعروش يتفون، والسلاطين يمدحون، والقوات يبجلون ، والسادات يكرمون ، ورؤساء الملائكة يهللون ، والرؤساء يرتلون ، والملائكة يشكرون ويمجدون . فلا يستطيع الكاروب المختص بالتبريك مثلا ان يقدّس مع السرافي ، ويهتف مع العروش وبالعكس وهكذا دواليك ، ومثلهم في ذلك مثل الألات الموسيفية التي لكل آلة لحنها الخاص ، ونغمتها المعروفة ، وكل آلة تُعرف من نغمتها . وقد نظمت الكنيسة السريانية في طقوسها مقطوعة موسومة بـ « زياج الصليب » ترتل في الآيام الحافلة والتي مطلعها:

من ومعالم ذلك الذي تخدمه الملائكة الخ . ومن المعلوم أيضاً أن الشيطان ملاك ساقط ، ذلك ان عدداً كبيرا من الملائكة سبب عدم

رسوخهم في الخير والصلاح ، وبسبب عجرفتهم وكبريائهم ، سقطوا من رتبتهم إلى اسفل الدركات كقول أشعياء «كيف سقطت من الساء يا زهرة بنت الصبح ، كيف قطعت إلى الارض يا قاهر الأمم ، وأنت قلت في قلبك اصعد إلى السماء ، ارفع كرسى فوق كواكب الله ، واجلس على جبل الاجتماع في أقاصي الارض ، في أقاصي الشمال ، اصعد فوق مرتفعات السحاب ، اصير مثل العلى ، لكنك انحدرت إلى الهاوية إلى أسفل الجب اش ١٤: ١٢ وقال الأباء أيضاً ان الشياطين الساقطين مجموعة من الطغمات التسع المار ذكرها ، وليسوا من طغمة واحدة ، وقال ابن صليبي « مثل الحجارة التي تنهال من رأس الجبل متدحرجة إلى الأسفل فتصطدم بحجارة كثيرة غير ثابتة فتتبعها ، هكذا الشياطين كونهم غير راسحين في الخير والصلاح ، فإنهم بحريتهم وارادتهم مع رئيسهم اللعين تهوروا نازلين إلى أعياق الخطيئة وبسقوط الشياطين حدث فراغ في السهاء بين صفوف الملائكة ، فخلق الله تعالى الانسان كي يملا هذا الفراغ ، واعطاه امكانية بواسطة لسانه اللحمي أن يتكلم بجميع اللغات ، ويؤدي سائر أنواع التسابيح الملائكية ، فبامكانه أن يقدس مع السرافيم ويبارك مع الكاروبيم ويملل ويمجد ويعظم ويسبّح الخ . لذلك فإن الكنيسة السريانية المقدسة جعلت صلواتها كلها مستمدة من تسابيح الملائكة ومنبثقة من معطيات الكتاب المقدس جملة وتفصيلا ، بتنظيم رائع ، وتنسيق بديع كم وقفت عليه

لدى الحديث عن الصلاة الفرضية في الاوقات السبع ، وعلى القومات الخمس عشرة . فإن التقديسات الثلاث التي تتلى في معطم القومات إن هي إلا تسبحة السرافيم ، والتبريكات التي تتلى في القومة الثانية والثالثة من الليل ليست إلا تسبحة الكاروبيم وهكذا التهليل ، والتمجيد الذي يلي القومة الثالثة . وقبل تلازة قومة الصباح تتلى التسبحة الملاتكية التي يفتتحها الكاهن بقول، « مثلما يسبح الملائكة ورؤساء الملائكة والاجواق العلوية، فنحن أيضا الخطأة الضعفاء سبِّح قائلين هاتفين : المجد لله في العلى ، وعلى الأرض السلام ، ورجاء صالحاً بن الأمم . كذلك قل عن الصلاة الربية التي تفتتح بالتقديس وتختم بالتمجيد كا سبق شرحه . وفي القداس الألهي الذي يفتتح « بتسبحة الغلبة » التي مطلعها قدوس قدوس قدوس النخ ، ويختم الكاهن كل قطعة من فقرات القداس بقوله « نصعد لك مجداً وشكراً » ، وهكذا قل أيضاً عن محتويات الطقوس الاخرى في الصلوات القانونية المشتملة على الاشحيم ، والفناقيث ، والحوسايات كما سيأتي شرحه .

# القسم الثالث

## القداس الألهي

المقدمة

١ \_ اسماء القداس

٢ \_ أصل القداس

٣ ـ شروط اتمام القداس (المادة ، الصورة ، الخادم)

٤ - شرح طقس القداس

٥ \_ اشهر من كتب في القداس

٦ \_ مصادر البحث

القداس الالهي نأتي الآن إلى موضوع القداس ، الذي هو أشرف صلاة ، وأقدس فرض ، وأهم ركيزة في العبادة ، إذ بدونه لا يمكن أن يقال أن هنالك صلاة أو فرض أو عبادة ، ولا يمكن أن يكون كنيسة أو أن يكون دين مسيحي ، ذلك أن القداس الذي هو الذبيحة الالهية غير الدموية ، ذبيحة الشكر والغفران والذي هو جسد المسيح ودمه الحقيقيان تحت شكلي الخبز والخمر، المفروض على المسيحي أن يشترك بهما لكي يتحدّ مع المسيح ، ويحصل على الخلاص الدائم . لذلك قال له المجد « الحق الحق أقول لكم ان لم تأكلوا جسد ابن الانسان وتشربوا دمه فلا حياة لكم في ذواتكم . من يأكل جسدي ويشرب دمي فله الحياة الابلية وأنا اقيمه في اليوم الأخير. فإن جسدي مأكل حق ، ودمي مشرب حق ، من ياكل جسدي ويشرب دمى يثبت في وأنا فيه » يوا": ٧٥: ٥٩ . ومن هنا يتضح ضرورة القداس للمسيحي إذ بدونه ، لا حياة له بذاته ، ولا يحصل على الحياة الابدية ، ولا يقوم في اليوم الأخير، لأنه لم يثبت في المسيح من خلال القداس. وعندما نقول ذلك نعني أمرين : أولا : وجوب سماع القداس يومياً إن أمكن ، أو في أيام الأحاد والاعياد ضرورة ، ومن تهاون بهذا الواجب المقدس يرتكب in a ains

ثانياً: ضرورة الاشتراك به أي تناول جسد المشيح ودمه ، لابل من جلة الاسماء التي يدعى بها القداس « الاشتراك » للدلالة على

وجوب التناول وعدم الاكتفاء بالسماع فقط . يقول العلامة ابن العبري « يخطىء من يتأخر عن الاشتراك بحسد الرب ودمه مدة طويلة بقصد الاهمال ، ويخطى عبالاكثر من يتأخر عنه بحجة عدم الاستحقاق ورهبة الاسرار متخذا من ذلك ذريعة ، استنادا إلى قول الرسول بولس ( لان الذي يأكل ويشرب دينونة لفسه غير مميز جسد الرب ودمه) اكو ١١: ١٨ و ٢٩ ، إن هذه الحجة مصيدة الشيطان ونوع من اشراكه ، يصطاد بها المؤمنين فيمتنعون عن الاشتراك بالاسرار فتكمل رغبته ، لذا ينبغي ان نهتم لنشترك باستحقاق ونؤدي واجبنا » .

وقبل أن ندخل في موضوع شرح القداس ، والاحاطة بكل جوانبه ، نود أن ننبه المؤمن أن يستعد لحضور القداس بإيهان وخشوع وشوق ثم ملاحظة ما يلى :

الله الفرضية ، الخضور قبل ابتدائه بنصف ساعة لتأدية الصلاة الفرضية ، ذلك أنه خلال القداس لا يجوز تلاوة أي صلاة فرضية ، إذ يتوجب على المستمع أن يصغي اصغاء تاماً ، ويتأمل تأملا دقيقاً ، في هذا السر العظيم مشاركا الملائكة المحيطة بالمذبح المقدس . كما يجب عليه الاحتراس من الكلام ومن نظر وسمع وكل ما من شأنه أن يشوشه . وليبذل كل جهده ليتحد بنواياه مع نية الكاهن المقدس . ولا يحق له كما قلنا أن يصلى أي صلاة فرضية أو خصوصية لان القداس هو أسمى قلنا أن يصلى أي صلاة فرضية أو خصوصية لان القداس هو أسمى

صلاة وأعظم عبادة ، سنرى أن يقول أحيانا : ارحمنا يارب ، ولفظة آمين .

٧ - لا يجوز أن يرسم سامع القداس الصليب ذلك أن الكاهن خلال القداس يرسم ٣٦ صليباً ، فهو يرسم منها ١٨ صليباً ، على الخبر والخمر في ثلاث مرات في كل مرة (٦) بلاثة على الخبر وثلاثة على الخمو وعلى النحو الثالي ، في ذكرى حادثة عشاء الأخير ٣ على الخبر وثلاثة على الخمر ، أثناء القصي الخمر ، في سر الاستحالة ٣ على الخبر و٣ على الخمر ، أثناء القصي والرشم ٣ على الخبر و٣ على الخمر . وكذلك يرسمها الكاهن على ذاته وعلى الشعب في ثلاث مرات في كل مرة ستة ، أولا ؛ لما يباركهم قائلا همجة الله الأب الخ « ثانياً : لما يباركهم ثانية قائلا « لتكن مراحم الله الخم » ثالثاً : لما يباركهم ثالثة قائلا « لتكن نعمة الثالوث الخ » . ويضاف إلى ذلك كله ثلاثة صلبان احرى يرسمها الكاهن على الشعب ويضاف إلى ذلك كله ثلاثة صلبان احرى يرسمها الكاهن على الشعب لدى تسريحه اياهم . هذا فضلا عن الصليب الذي يرسمه على الشعب أيضاً لدى نوفه من درجة المذبح حاملا الاسرار بكلنا يديه قائلا « ابسط أيها الرب الاله يمينك غير المنظورة الخ » .

" - يمتنع في القداس الجثو والركوع ، ولا يجوز سوى احناء الرأس فقط لدى قول الكاهن أم الشياس « لنحن رؤوسنا » وحين يمنح الكاهن البركة للشعب ، وفي مواقف أخرى معية ، تقدر جميعها بـ ١٤ مرة ولنأتين الآن إلى شرح القداس في الخطوات التالية :

#### أولا: أسماء القداس

نظراً لمفاعيل القداس ، وما يحتوي عليه من نعم وبركات تسبغ على المؤمنين بغزارة فقد اطلق أباء الكنيسة عليه أسهاء عديدة وتتناسب مع تلك المفاعيل والنعم والبركات ، منها :

عدم حياة المؤمنين مع السيد السيح في وحدة روحية كقوله تعالى « كلما اجتمع اثنان أو ثلاثة باسمي فأنا بينهم » مت ١٨: ١٨

حمل عما الاشتراك، لان المنونين يشتركون يجسد الرب ودمه الاطهرين، ويصبحون أعضاء للسيد المسيح، ومشاركي طبيعته الالهية كقوله تعالى « من يأكل جسدي ويشرب دمي يثبت في وأنا فيه » يو ٢:٦٥.

مه و حسا الاقسراب ين الموتى والاحياء ، كقول الرسول بولس السماويين والارضيين ، وبين الموتى والاحياء ، كقول الرسول بولس «ليجمع كل شيء في المسيح ما في السموات وما على الأرض » اف الناد ١٠٠١

الما الاسرار: لانه يمثل العشاء الرباني الاخير الذي فيه سلّم الرب سر جسده ودمه الاقدسين تحت شكلي الخبز والخمر.

مه وقدم ذاته فوق خشبة المسيد المسيح قدم ذاته فوق خشبة الصليب قربانا لله الاب عوضا عن خطايا البشر كقول الرسول بطرس

« الذي حمل هو نفسه خطايانا في جسده على الخشبة لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر » ابط ٢٤: ٢٤ .

وحد ١ الذبيحة: لانها تحوى معاني البذل يو ٢:٥ وسفك الدم لو٢٢: ١٩ و ٢٠ والذبيحة اكو ١٠: ١٨ ـ ٢١ ، وبالتالي هي التي تمنح ذات فوائد ونتائج ذبيحة الصليب ، والاختلاف بيمها هو وجه التقديم لا غير، فذبيحة الصليب كانت دموية عت بموت حقيقي محسوس واقعي مرة واحدة على الجلجلة ولا تكررٌ . حصل فيها الخلاص لكل الجنس البشري ، أما ذبيحة القداس فهي غير دموية ، تتم بموت سرى غير محسوس يحدث ، تقدم منذ تأسيسها وإلى الابد في كل العالم وعلى مذابح لا تحصى ، تستعطف الله للصفح عن خطايا الذين قدمت لاجلهم ، فينالوا الحياة الابدية بالتناول منها . وهو الذبيحة التي كانت تشير اليها تقدمة ملكي صادق لا ذبائح هرون ، ذلك ان ذبائح هرون كانت دموية ترمز إلى ذبيحة الصليب ، أما تقدمة ملكى صادق فكانت تشير إلى ذبيحة القداس ، أولا نظراً إلى مادتها ، ثانياً : لان المسيح جاء كاهنا على رتبة ملكيصادق لا على رتبة هرون ، أي أن كهنوت ملكى صادق كان منحصراً فيه ولم يتعداه إلى خلف له من بعده ، خلافاً لكهنوت هرون . وحيث أن ذبيحة الصليب قدمت مرة واحدة ولا سبيل إلى تكرارها بعد ، لان المسيح لا يموت مرة أخرى ، وحيث أن كهنوت المسيح باق إلى الابد ، فلا بدّ اذن من وجود ذبيحة أخرى لاينقطع تقديمها إلى الأبد ، لئلا يبقى كهنوت المسيح معطلا ، فرسم من ثم له المجد هذه الذبيحة الغير الدموية لتقدم باستمرار على أيدي الكهنة . وقد جاءت على أقوال الانبياء قديمًا لا ٢٦: ٩ ، اش ١٩:١٩ ـ ٠٠ ، مل ١: ١٠ والمن ، كما اشار اليها الناموس في خبز الوجوه ، والمن ، وخبز التقدمة .

حميم الاسرار الكنسية (١).

ثانياً: أصل القداس:

إن أول من وضع سر القداس في الكنيسة ومارسه هو السيد المسيح الكاهن الاعظم، وذلك في ليلة آلامه حينها اخذ خبزا وبارك وكسر وأعطى تلاميذه قائلا « خذوا كلوا هذا هو جسدي ، وأخذ الكأس وشكر واعطاهم قائلا اشربوا منها كلكم هذا هو دمي للعهد الجديد الذي يسفك عن كثيرين لمغفرة الخطايا » مت ٢٦: ٢٦ وأوصى تلاميذه أن يصنعوا على مثال ما صنع أمامهم .

<sup>(</sup>۱) يقول ابن العبري « لقد أخطأ من سمى القداس بـ انافورا ) لك كالان انافورا غطاء يبسط على الاسرار تشير إلى الحجر الذي كان موضوعاً على قبر السيد المسيح » وقال يوحنا سلامه القبطي « القداس بالقبطبة انافورا وقد اخذها عنا السريان » والصحيح انها يونانبة يراد بها خدمة أي صلوات القداس . وقد أخذها السريان والقبط عن اليونان .

وامتثالا لاوامر السيد المسيح ، تمسَّك الرسل القديسون بهذا السر تمسكاً شديداً فبعد أن قبلوا الروح القدس يوه الأحد في العلية ، قدسوا في اليوم التالي سر الميرون ، وفي اليوم الثالث ، قدَّموا الذبيحة الألهية . وأول من قام بهذه الخدمة هو القديس يعقوب أخو الرب أول اساقفة القدس ، الذي استلم هذا التعليم من الرب نفسه شفاها . ثم سلمه إلى يوحنا الحبيب حيث قدم الذبيحة نهار الاربعاء واشتركت في القربان على يده والدة الآله بعد أن اعتمات حل ذلك تم في العلية السرية في القدس كما يعلمنا التقليد الكسى . ثم تناوب الرسل جيعا على هذه الخدمة السّرية. ثم سلّم الرسل هذه الوديعة الشريفة إلى تلاميذهم وخلفائهم ، وأوصوهم أن يستودعوها اناساً امناء اهلا للتعليم . وقل عمرح الرسول بولس أن قد سلم هذا السر كما تسلّمه من الرب نفسه ٥ لاني تسلمت من الرب ما قد سلمته اليكم أن الرب يسوع في الليلة التي اسلم فيها أخذ خبزاً وشكر وكسر وقال خذوا كلوا هذا هو حسدي الذي يكسر لأجلكم ، اصنعوا هذا للكرى . وكذلك الكأس من بعد العشاء قائلا هذه الكأس هي العهد الجديد بدمي اصنعوا هذا كلما شربتم لذكري " اكو ١١ : ٣٣ . وعلى هذا المنوال ، حفظ رسم خدمة الذبيحة الألهية في الكنيسة إلى يومنا هذا.

٣ ـ شروط اتمام القداس : لكي يتم سر القربان قانونياً بحسب الترتيب المرسوم من الله ، فلا بدّ من أن تتوفر فيه الشروط الثلاثة ١ ـ المادة ٢ ـ

الصورة ٣ - خادم السر . وسنشرح كلا منها على حدة . مادة القداس : تتكون مادة هذا السر من عنصرين هما الخبز والخمر .

وحيث ان الخبز يستحيل إلى جسد المسيح جوهرياً ، وجب أن تتوفر فيه اربعة عناصر الجسد الطبيعي ، لذلك فرزت الكنيسة أن يؤخذ دقيق البر الخالص اشارة إلى عنصر التراب ، معجوناً بالماء الطبيعي عجناً جيداً اشارة إلى عنصر الماء ، مذاباً به شيء من الزيت اشارة إلى عنصر الهواء ، والملح اشارة إلى عنصر النار ، كما فرض أن يكون مختمراً اشارة إلى النارة إلى النار ، كما فرض أن يكون محتمراً الشارة إلى النار ، كما فرض أن يكون محتمراً الشارة إلى النار ، كما فرض أن يكون محتمراً النار ، كما فرض أن يكون محتمراً النار ، كما فرض أن يكون منه النار ، كما فرض أن يكون منه النار ، كما فرض أن يكون عنه الدم يتكون منه النار كامل .

يصنع على شكل قرص مستدير مطبوع في وسطه ختم مدّور مقسم إلى اثني عشر جزءاً وكل من الاجزاء مرسوم بصليب ، يسمى

<sup>(</sup>۱) الزمت الكنيسة أن يكون العجين خميراً أولا: لأنه دعي خبزاً ، ولفظة خبز تعني المختمر في الكتاب . والفطير يعني الخبز والغير المختمر كقول مار افرام « بعد أن أكل الرب ذلك الفطير أخذ من الان لم حبراً حصياً وقول ما يعقوب السروجي في ميمره فصاعدا الخبز المختمر الكامل معجوناً ونحبوزاً من روح القدس » وقول مار يعقوب السروجي في ميمره عن الخميرة التي أخذتها امرأة « يا خمير الحياة الذي أرسل من العلى » ثانياً : إن المسيح لما رسم السررسمه بخبز مختمر لابفطير إذ رسمه في وقت استعمال اليهود له أي قبل عيد الفصح الذي لا يؤكل فيه غير الفطير يو ۱۳ : 1 و ۲ ثالثاً : وأقوى دليل على ما نحن بصدده ما قاله ابن العبري « إن الكهنوت المسيحي هو على رتبة كهنوت ملكيصادق . وكان هذا الكاهن يقدم خبزاً مختمراً وخراً ، لان الفطير أم يؤمر به إلا بعد خروج الينود من مصر . فكهنوتنا المسيحي اذن يجب أن يقدم خميراً لافطيراً . المين ينه أن يخبز في يوم التقديس نفسه في محل مخصص له في البيعة لا في بيوت العلمانيين . ويحسن أن ينبغي أن يخبز في يوم التقديس نفسه في محل مخصص له في البيعة لا في بيوت العلمانيين . ويحسن أن يتلى اثناء الخبز بعض المزامير والتسابيح . ولا يجوز أن تخبزنه امرأة .

اجزء الواحد و المسامير وسمي المسامير والمسامير والمسامير المسامير وسمي المسامير والمسامير أيضاً والمسامير المسامير المس

واحدة : اشارة إلى وحدة اللاهوت والناسوت في الاقنوم التاني .

اثنتان : اشارة إلى الابن الواحد في اللاهوت الناسوت .

ثلاثة: اشارة إلى وحدة الجوهر الالهي الكائن في الاقانيم

الثلاثة . الآب والابن والروح القدس .

وإن البرشانات المصعدة قرباناً لا يجب أن تقلّل ، انها يجوز الاضافة اليها كلم اقتصت الضرررة مادام المنديل مفررتاً . ولا يجوز أن يقرب منها إلا ما كان مخبرزاً يوم التقديس كما سر اسوة بالمن السماوي الذي كان رسزاً إلى القربان ، حيث كان الشعب يلتفط منه حاجة اليوم

<sup>(</sup>١) في خميس الفصح يجب أن تكون البرشانة على هيئة الحمل حسب العادة القديسة

بيومه ، كل واحد بحسب حاجته ، وإذا تبقى منه شيء إلى الصباح تولد فيه دود ونتن .

أما العنصر الثاني وهو الخمر ، فيجب أن تكون الخمر الطيبة المعصورة من العنب ، نقية خالية من أي مادة غريبة عدا كمية من الماء تكاد تساويها أو أقل ، تمزج معها في الكأس وذلك اشارة إلى الدم والماء اللذين جرياً من جنب السيد المسيح عندما طعن بالحربة على الصليب .

الاستحالة الجوهرية: هي تحول عنصري ذبيحة القداس إلى الخبز والخبر والخمر جوهريا وسريا الى جسد المسيح ودمه بعد تقديسها بواسطة الروح القدس فيصبح من ثم الخبز والخمر اللذان ننظرهما على المائدة جسد الرب ودمه بالذات تحت أعراض الخبز والخمر. وهكذا يكون ربنا يسوع المسيح حاضرا في هذه الخدمة لابوجه الرمز أو الاشارة أو الرسم أو الصورة أو المجاز بل فعلا وحقيقة.

وتتم كما تمّ اتحاد اللاهوت بالناسوت في احشاء العذراء قلباً وقالباً. فكما حل الروح الفدس على مريم العذراء وطهرها من الخطيئة الجدّية ، وقدسها ، ثم جبل من دمائها جسداً اتحد به اللاهوت اتحاداً عجيباً دون أن تفصل ما بين الجبل والاتحاد فترة ما ، هكذا أيضاً يحل الروح القدس على الخبز والخمر الموضوعين ويقدسهما ويحولهما إلى جسد السيد المسيح ودمه ثم يتحد بهما الآله المتجسد دون أن تفصل ما بين التقديس والاتحاد فترة ما .

أما يعقوب البرطلي ١٧٤١ + وابن العبري ١٧٨٦ + فيقولان « إن استحالة العنصرين إلى جسد المسيح ودمه هي أشبه باتحاد اللاهوت بالناسوت وصيرورتها اقنوما واحداً هو الاله المتجسد ، فكما أن الناسوت يدعى الها لابطبعه بل لاتحاده باللاهوت ، كذلك يدعى الخبز والخسر جسد المسيح ودمه لا نظراً إلى طبيعتهما بل لاتحاد المسيح بها .

ومن الضروي أن نعرف أن الاستحالة في القداس الالهي تتم لدى حلول الروح القدس بهدوء وسكينة ، وبتلاوة صلوات سرية وعلنية ، ورسم ثلاثة صلبان على كل من الشكلين لدى القول لكي بحلوله ، يستحيل هذا الخبز إلى جسد المسيح ، وتستحيل هذه الخمر إلى دم المسيح . لذلك لا صحة لما تدّعيه بعض الكنائس بأن الاستحالة تتم لدى سرد قصة العشاء الرباني ، لأن هنا يسرد الكاهن القصة كما أوردها الانجيليون عن رسم السيد المسيح لهذا السر في العلية ، فالكلام هنا اخباري تاريخي لا غير .

صورة القداس : « الليتورجية » ان صورة القداس هي الصلوات الجوهرية بدءاً من حادث العشاء الاخير وحتى صلاة استدعاء الروح القدس ، وتسمى باللفظة اليونانية « ليتورجية » أو « انافورا » . وبعد تلاوتها تتحول مادة هذا السر بفعل الروح القدس الى جسد الرب ودمه .

وقد اجمع اباء الكنيسة الاولون على ان القديس يعقوب اخا الرب

واول اساقفة القدس هو اول من وضع صورة القداس الاول او الليتورجية الاولى باللغة السريانية عرفت بعدئذ به « ليتورجية مار يعقوب » ولا ترال تستعمل الى اليوم ، فهذه الليتورجية اذن هي رسولية المصدر في اكثر صلواتها العلنية ، واما في القطع السرية وما اليها فنسبتها الى بعد ذلك الزمان . وقد هذبها مار يعقوب الرهاوي ٢٠٨ + وعرفت الاولى واختصرها اختصاراً يسيراً ابن العبري ١٣٨٦ + وعرفت الاولى بالصغرى والثانية بالكبرى .

إن مار يعقوب لقن الكهنة هذه الليتورجية بالسريانية شفوياً وان الاساقفة الذين جلسوا على كرسي القدس حتى قبيل منتصف القرن الثاني كانوا من أهل الختان ومن الجنس العبراني وكانت لغتهم هي السريانية.

وإن الكنيسة السريانية تفاخر كنائس الدنيا طرا ، بحفاظها على اقدم ليتورجية بين الكنائس المسيحية والتي اضحت قاعدة لسائر الليتورجيات ، كما تعتز باستعمالها هذه الليتورجية باللغة السريانية المقدسة لغة السيد المسيح ورسله .

انتقلت هذه الليتورجية من القدس الى كنيسة انطاكية منذ اللحظة لاولى لتأسيسها بواسطة الرسل والمبشرين ، ونسبت اليها ، وطلت سهاعية نقلية ، لا تدون بدرج زمنا غيريسير ، محفظها الكهنة على ظهر قلب ، ويقرأونها على ظهر القلب ، ولم تكن مسهبة بحيث يسهل

على الكاهن حفظها . وعندما طرأ عليها الاختلاف في أواسط القرن الثالث دونت وسميت «ليتورجيا» أو « انافورا » بعد ان كانت تسمى صلاة الاوخارستيا . ومن هنا بدأ كل ينسبها لمن يشاء . على ان نسبتها الى مار يعقوب اخي الورب لاتقبل جدلاً . ثم دونت في الاوامر الرسولية . ثم الحقت بها على تمادي الزمان اضافات شتى حتى صارت الى ماهى عليه اليوم .

وما برحت كنيسة القدس تستعمل ليتورجيا مار يعقوب وحدها الى أن آلت رئاستها إلى المنفذين من قبل كنيسة القسطنطينية فابدلوعا بليتورجيتها المنسوبة احداهما إلى مار باسيليوس القيصري ، والثانية إلى مار يوحنا فم الذهب وابقوا ليتورجية مار يعقوب ليوم عيده فقط الواقع في ٣٣ تشرين الاول .

وكان الملكيون في سورية ايضاً يقدسون بليتورجية ماريعقوب الى ان تولي رئاسة الكرسي عندهم ثاودورس بلسمون ١٢٠٤ + اليوناني الاصل فادخل موضعها ليتورجيني القسطنطيسة ، فاستخرجتا اولا من اليونانية الى السريانية ثم نقلت الترجمة السريانية الى العربية .

اما الكنيسة السريانية فقد اعطت لهذه الليتورجية مكانة سنية نظراً للغتها السريانية ، ولقدمها كما اسلفنا ، وقد نص كتاب الهدايات لابن العبري بوجوب على كل كاهن يرسم جديدا ان يستعمل القداس الأول ليتورجية مار يعقوب ، وكدلك ان يفدس جا على اي مذبح ا

يسبق له ان قدم عليه الذبيحة الألهية من قبل.

وقد افاض السريان في تصنيف الليتورجيات الى حد الاغراق ، فأكثروا عددها دون الملل المسيحية على الاطلاق حتى بلغت عندهم زهاء الثمانين بين مطولة ووسطى وصغرى ، فها عدا القسم المنسوب الى الرسل والمبشرين والأباء الرسوليين ، فهي لمار يعقوب السروجي ٢١٥٠ + وفيلكسينوس المنبجي ٢٣٥ + وسويريوس الانطاكي ١٣٥ + وشمعون الارشمي ٥٤٠ + ويعقوب البرادعي ٥٧٨ + وبطرس الرقى الانطاكي ٩١١ + وتوما الحرقلي ٦١٦ + وماروثا التكريتي ٩٤٩ + ويعقوب الرهاوي ۷۰۸ + والبطريرك قرياقس ۱۱۷ + وموسى بن كيفا ۲۰۹ + وابن صليبي ١١٧١ + وميخائيل الكبير ١١٩٩ + ويوحنا ابن المعدني ١٢٧٤ + وابن العبرى ١٢٨٦ + واستمر البطاركة والاساقفة يصنفون الليت ورجيات حتى أواخر القرن الخامس عشر . إن بعض الليتورجيات كتبت باليونانية ثم نقلت الى السريانية ، وينسب نقلها الى توما الحرقلي ١١٦ + الذي نقل ليتورجيات الاريوفاغي ، وباسيليوس القيصري ، والنزينزي ، والذهبي الفم . ونقل بعضها الى لغات اخرى مثل نافورة مار يعقوب الرهاوي التي نقلت الى اللاتينية.

ومما يجب ذكره انه لم يتقرر استعمال نوافير معينة في الكنيسة السريانية لاعن طريق المجامع ولا عن طريق الاوامر البطريركية ، سوى ليتورجية مار يعقوب . لذلك بات كل خادم سر يختار اية نافورة يناسب

وفي اية مناسبة كانت .

قلنا اننا نرى امامنا مجموعة كبيرة من الليتورجيات ، واننا نجد ان هنالك بعض قطع لازمت جميعها ، فلابن صليبي ، صلاة القصي حكسر القربانة ـ يليها اربعة ابيات خشوعية لمار يعقوب السروجي . ولمار يعقوب السروجي ايضاً صلاة السلام تتلى في قداس عيد الميلاد ، وبعض ترانيم منظومة للتناول . وللقديس مارسويريوس الانطاكي وبعض ترانيم منظومة للتناول . وللقديس مارسويريوس الانطاكي + طقس رشم الكأس اي القداس السابق تقديسه .

ويتقدم صلاة النافورة حوساي يتلى قبل تلاوة دستور الايهان يعرف بسدر الدخول يسبقه فروميون . والسدرات والفروميات كثيرة ، ومن جهات عديدة مختلفة المستويات ، وحادم السر ليس بحوزته قانون يسترشد به ليتقيد بهذا السدر او يلتزم بذاك الفروميون . لذا يختار مايشاء . وان موسى بن كيفا ٩٠٣ + لم يذكر في تفسيره للقداس السدر أو الفروميون حتى ولا القائوليق (الترتيلة) التي تقال عندما يقصي الكاهن القربانة في حين ان ابن صليبي يتحدث عن سدر المدخل الكاهن القربانة في حين ان ابن صليبي يتحدث عن سدر المدخل المنقرة موقعها قبل صلاة السلام ويراها غير ضرورية واكد على ذلك ابن صليبي .

كان كتاب سفر الحياة مستعملا في عهد موسى بن كيفا في القرن التابي عشر يقول التاسع غير ان ابن صليبي الذي كان يعيش في القرن الثاني عشر يقول

استعماله كان قد بطل.

وتختم الليتورجية بختام بدأ استعاله في اواسط القرن الثالث عشر . ويتقدم الليتورجيات طقس الكاهن الذي يتلوه غيبا . ويلحق عبدا الباب طقس خدمة القداس اعبي الصلوات التي يتلوها الشياس الخادم وجماعة الاكليروس!ن وأولها معنيث مارسويريوس الانطاكي الذي بدؤه « اعظمك يا سيدي الملك » . وفي الطقس الشرقي شملاية مسهبة للأباء الملافنة يتلوها شياسان مناوبة ، في اثناء الصيام الكبير في كنيسة الموصل وما والاها ، وتعرف « بالشملاية الشرقية » لاستعالها في كنيسة المشرق ، وتشتمل على اسهاء غالب ملافنة البيعة . وفي آحاد الصيام الاربعيني وقبل صلاة السلام تتلى ابيات مطلعها « هذا هو الوقت » العلها لابن الصليبي . وانتخب الآباء اناشيد يقال لها « قاثوليق » اي العامة ترنم حين كسر القربانة كها مر معنا .

ان الكنيسة السريانية مراعاة للمؤمنين الذين لايفهمون لغتهم السريانية ، وعملاً بقول الرسول بولس « يجب ان تترجم لكي ينالوا بنياناً » اكو ١٤ ، فقد ناسب اباؤها ترجمة بعض اجزاء القداس الى اللغات المحلية ، مع الحفاظ الشديد على سريانية الاقوال الجوهرية ، فهنالك الى جانب اللغة السريانية ثلاث لغات اخرى لليتورجية ، « المليالم » لغة جنوبي الهند في ولاية كيرالا لابناء الكنيسة هناك . واللغة الانكليزية التي تمت مؤخراً بمساعي مار اثناسيوس يشوع صموئيل

مطران الولايات المتحدة وكندا . واللغة العربية في سائر الاقطار العربية ، واول قداس بالعربية ذكر عندنا كان سنة ٩١٢ . قال ابو نصر يحي بن جرير التكريتي السرياني « انه في تلك السنة قلد مطران تكريت الاسقفية رجلا ديّناً من قوم من العرب المصارى فكان يقدس لهم بالعربية » . وفي القرن السابع عشر فيا بعده شرع قوم ينقل القداسات الى لغة عربية ركيكة ملحونة يكتبونها بالكرشوني وقد نقل الطريرك افرام الأول برصوم ١٩٥٧ ثماني ليتورجيات إلى العربية بلغة بليغة ، متينة السبك ، خلعت عليها الفصاحة زخرفها .

رابعاً: شرح طقس القداس:

في عام ١٩٦٧ كنا قد وضعنا كتاباً في تفسير القداس ونشرناه بالطبع، ثم أعدنا طبعه ثانية عام ١٩٧٧ ، يقع الكتاب في ١٢٠ صعحة حجم ١٧٠×٢٤ اشتمل على ثلاثية مطالب ، المطلب الأول بحث في القداس ، والمطلب الثاني بحث في الكنيسة ومحتوياتها ، وقد نقلنا ماجاء في هذين المطلبين الى هذا الكتاب الذي بين يديل اما المطلب الثالث فهو بحث في طقس القداس الألهي ، ولانرى ضرورة لاعادة شرحه ، فهو بحث في طقس القداس الألهي ، ولانرى ضرورة لاعادة شرحه ، بل نحيل القارىء اللبيب إلى ذلك الكتاب، وتكتفي هنا بان نقول كلمة موجزة جداً عمّا جاء فيه .

يشتمل المطلب الثالث الخاص في شرح طقس القداس على ثلاثة ابواب.

الباب الاول: (قداس التقدمة)، ويقسم الى خدمتين، الحدمة الاولى:

وتحتوي على ١ ـ التأهب للدخول الى المذبح ٢ ـ تهيئة الخبز والخمر، وتشير هذه الخدمة إلى تقدمة ملكيصادق التي كان يقدمها في عهد الناموس الطبيعي وكانت خبزاً وخمراً. ثم تشير الى الحمل الذي ذبحه ابراهيم وافتدى به اسحق ابنه المذبوح منه بالقلب والنية الطاهرة التي يطلبها منا الله في تقدمة الذبيحة الألهية. الخدمة الثانية:

وتحتوي على ١ ـ ارتداء الكاهن ثيابه ٢ ـ صلاة التدابير ٣ ـ تبخير المائدة وملحقاتها . وتشير هذه الخدمة الى تقدمات هرون وبنيه في الناموس المكتوب .

الباب الثاني: (رتبة القداس الاستعدادية) وتسمى ايضاً قداس الموعوظين.

وتحتوي على ١ ـ الدورة والتبخير ٢ ـ التقديسات الثلاث ٣ ـ القراءات المقدسة . كان يسمى هذا القسم بـ « قداس الموعوظين » لانه يقضي بحضور الموعوظين والمؤمنين جميعا ، بخلاف رتبة القربان التي لا يجوز ان يشهدها إلا المعمدون وهؤلاء وحدهم يتناولون الاسرار . والموعوظون هم الذين كانوا ينضمون إلى المسيحية من اليهود والوثنيين فدعت الحاجة الى تعيين مدة قانونية لهم يتفقهون خلالها في العقائد والفرائض المسيحية ، وتختبر سيرتهم ، ثم يعمدون وكان مأذونا لهم ان

يدخلوا إلى الهيكل نسماع الكتب المقدسة والارشاد فقط . ثم يسرحون من الكنيسة بعد قراءة الانجيل .

الباب الثالث: (قداس المؤمنين) ويشتمل على خمسة اقسام القسم الأول ـ الشروط الثلاثة . قبل ان يباشر الكاهن بتقريب القربان ، ينبه المؤمنين الى وجوب الالتزام بثلاثة امور ليكونوا اهلاً لحضور القداس والاستماع اليه والاشتراك في تناول القربان ، وهذه الامور الثلاثة هي :

التوبة لمغفرة الخطايا ، اعلان الايمان القويم ، المحبة والسلام . لذلك فانه بعد قراءة الانجيل مباشرة يتلو الكاهن نيابة عن الشعب : صلاة المدخل والتبخير التي مطلعها ... فروميون ثم محملا وي فروميون ثم المدخل التي هي بمثابة تقديم اللهم امنحنا عفوا وغفرانا ، ثم السدر الامور التي هي بمثابة تقديم التوبة الذي هو الشرط الاول لمن يحضر القداس . ثم يعلن الكاهن الاقرار بالايمان القويم يفتتحه بعبارة « نؤمن بآله واحد » يتلوه الشعب جاعياً وهو الشرط الثاني لمن يحضر القداس . ثم يصعد الكاهر اللاكليروس ثم يتناقله المؤمنون بالترتيب متبادلين قبلة السلام ، وهذا هو للاكليروس ثم يتناقله المؤمنون بالترتيب متبادلين قبلة السلام ، وهذا هو الشرط الثالث المطلوب عمن يحضر القداس .

بعد ان توفرت الشروط الثلاثة في المؤمنين اي التوبة الصادقة ،

والايمان القويم، والسلام الحقيقي، حينئذ يطلب اليهم الشهاس ليحنوا رؤوسهم استعداداً لنوال البركة لانهم صاروا اهلا لنوالها اذ توفرت فيهم الشروط الثلاثة. وبينها هم قد احنوا رؤوسهم يطلب اليهم الشهاس ثانية ليقفوا حسنا راسخين في توبتهم وايهانهم وسلامهم كرسوخ الملائكة الصالحين في البر والقداسة وليكوبوا على حذر لئلا يسقطوا كها سقط الشيطان من علوه الى اسفل الدركات.

القسم الثاني: من بدء القداس وحتى الاستحالة الجوهرية ، ويشتمل على مباركة الكاهن للجهاعة وانتدابه اياهم الى رفع عقولهم وافكارهم الى العلى ، وصلاة الشكر ، تسبحة الغلبة ، سرد قصة العشاء الاخير ، وصية الرب بذكر موته ، ذكر التدبير الالهي فابتهال فتسبيح ، دعوة الروح القدس فالاستحالة الجوهرية ، الخاتمة .

بعد ان توفرت في المؤمنين الشروط الثلاثة المار ذكرها ، ورسخوا فيها رسوخ الملائكة في البروالقداسة ، يلتفت الكاهن الى المؤمنين مانحا اياهم البركة ثم ينتدبهم الى رفع عقولهم معه وافكارهم الى العلى ، تاليا صلاة الشكر . ثم يفتتح القداس بتسبحة الملائكة التي مطلعها « قدوس قدوس قدوس » وقد مر شرحها في الصلاة الفرضية . وبها ان المؤمنين رسخوا في التوبة والايهان والسلام ، صاروا اهلاً ليرتلوا مع الملائكة القديسين تسبحة الغلبة هذه . يلي ذلك سرد الكاهن قصة العشاء الاخير بشكل اخباري تاريخي لاغير ، مع قيامه بأخذ القربانة من

الصينية وكسرها كما فعل السيد المسيح في العلية واخيرا تكون عملية الاستحالة الجوهرية كما مسق شرحه .

القسم الثالث: (١) ويحتوي على ذكر الاحياء والموتى ، فيذكر الكاهن على المذبح وفي الاسرار الالحية ، قداسه البطريرك ، وعطران الابرشية ، وسائر الاحبار ، ثم الاخوة المؤمنين ، المرضى ، والحزاني ، والمتضايقين ، والتائبين ، ويخص بالذكر الحاضرين في القداس ومن اجل المذين عملوا الخيرات وقدهوا الحساس ، على ذخر العلواء والقديسين والآباء المشهورين ، واخيراً الموتى المؤمنين ثم يلي ذلك منح البركة ثابية . ويتلو بعد ذلك الشاهسة تيا سمى المالفاتيات اكما مشرحه في الوقت الذي يقوم الكاهن بعملية القص والرشم سراً . القسم الرابع : ويشتمل على الصلاة الربية التي يرفعها المؤمنون القسم الرابع : ويشتمل على الصلاة الربية التي يرفعها المؤمنون

<sup>(</sup>١) كان للسريان سجل يسمى كتاب الدبتيخات أي اللوحين وبالسريانية سفر الحياة

يتضمن مقالة مسهبة في أعمال ربنا يسوع المسيح الخلاصية ، يليها جدول الأنبياء ، والوسل ، والتلامذة ، والمبشرين وملافئة بيعة الله الاقدمين ومشاهير رؤساء الكهنة في العالم ، والقدبسين ، والشهدات ، والبنولان والشهدات ، والبنولان ، والمتنشكات ، ثم جريدة بطاركة انطاكية ومفارنة المشرق ، ومطارنة كرسي الابرشية

وكان هذا السفريتلي قبّلة السلام في أثناء القداس الالهي في الاعياد الكرى ، وفي بعض البيع مرة في السنة تخليداً لذكرى الائمة والآباء الصالحين . وكان يوضع على المذابح المقدسة طوال السنة وهو قديم جداً . وقد أشار اليه صاحب كتاب الاريوفاغي في منسلخ المئة الخامسة ، ودكره ابن كيها به واهملت قراءته في حدود المئة الحادية عشرة .

للآب الساوي ، الذين صاروا له بنين بواسطة يسوع المسيح . ويمنحهم ايضا البركة والسلام . واستعدادا للتناول ، تزيح الاسرار المقدسة ، معلنا الشياس الشروط اللازمة ان تتوفر بمن يروم التقدم للاشتراك بهذه المائدة الساوية ، لدى قوله « واحد هو الاب القدوس الخ » دعيًا لقول الكاهن « الاسرار يجب ان تعطى للقديسين والانقياء » . ثم يشترك المؤمنون جميعاً بتناول جسد المسيح ودمه .

القسم الخامس: ويشتمل على صلاة الشكر لان الرب اهلهم للاشتراك بالقربان المقدس. ثم الخاتمة ، ثم تسريح المؤمنين بمنحهم المركة .

خامساً: ومن اشهر من كتب في تفسير شرح القداس هم:

ا - يعقوب الرهاوي ۲۰۸ + له خطب منثورة في ذبيحة القداس ، ونقض استعمال خبز الفطير ، وتفسير وجيز للقداس الفه لجاورجي الناسك العمودي في سروج . وله قوانين كنسية عديدة تدور حول هذا الموضوع ، منها الى توما الناسك في رسم الكاس ، في انه هل

يجب ان تبقى الكأس المقدسة من يوم الى آخر بدون تناول مافيها .

٢ - جرجس اسقف العرب ٧٢٥ + له مختصر في تفسير القداس ، وله رسالة الى القس يشوع الحبيس في موضوع هل يجب رفع القربان إذا لم يحضر شهامسة وبدون مائدة التقديس ؟ .

" - ايليا الحراني اسقف سلمية في القرن الثامن له رسالة ضافية في سر الاوخارستيا تشتمل على اربعة فصول في خمس وعشرين صفحة كبيرة وبحث فيها عن المجادلة في عبارة لنكسر الخبز السهاوي .

لعازر ابن العجوز مطران بغداد ١٢٩ : له بحث جليل في القداس عنوانه « تصحيح خدمة القداس » ثلاثة فصول يقع في ٣١ صفحة . ينقد فيه بعض عوائد طقسية وادعية اضافها ضعاف الخبرة الى الطقس .

بنيامين مطران الرها ٨٤٣ + له تعاليق على تفسير القداس نحو من صفحتين كتبها الى الراهب القس شمعون .

الربان دانيال البيت باتيني : في القرن التاسع : له مقالة في الفرق مابين الاوخارستيا والميرون ، بأي نوع يمتاز الميرون من القربان ، ومقالة في القداس .

موس بن كيفا ٩٠٣ + وهو اشهر من كتب في موضوع القداس: له كتاب نفيس جداً في تفسير القداس، يعتبر اهم مرجع في هذا الموضوع.

يوحنا ابن شوشان البطريرك ١٠٧٢ + له رد على من غمز عادة السريان باستعمالهم الملح والخمر وشيء من الزيت في خبز القربان . يعقوب بن صليبي ١١٧١ + له تفسير جليل للقداس مشابه لتفسير موسى بن كيفا الفه في آمد اجابة الى طلب اغناطيوس الرابع

رومانس الملطي مطران بيت المقدس.

ابن وهبون البطريرك الدخيل ١١٩٣ + له تفسير مختصر للقداس جمعه من مصنفات الائمة ووضعه على طريقة المسئلة والجواب وهو ٢٩ فصلا في ٥٠ صفحة.

يعقوب البرطلي ١٢٤١ : مطران دير مارمتى اشتمل كتابه الكنوز على بحث في القداس .

ابن العبري ١٢٨٦ + تطرق إلى تفسير القداس في كتابه اللاهوتي الشهير المدعو « منارة الأقداس » .

السطريرك عزيز ابن العجوز الطورعبديني ١٤٨١ + له رسالة في القداس والمتناول الذي لايستحقه ، والكاهن .

الراهب داود الحمصي ١٥٠٠: له مقالة في القداس.

سادساً: مصادر البحث

ومن المصادر التي اعتمدنا عليها في الصلاة الفرضية والقداس: 1 - المباحت الجلية في الليتورجيات الشرقية والغربية: للبطريرك افرام رحماني الكاثوليكي.

٢ - اللؤلؤ المنثور: للبطريرك افرام الاول برصوم السرياني.

٣ - الدرر النفيسة: له أيضاً

٤ - التحقة الروحية: له أيضاً.

اللالى النفيسة في شرح طقوس الكنيسة للقمص يوحنا سلامة القبطي الارثوذكسي .

٦ \_ تفسير القداس للاب اسحق ساكا \_ ( المطران حالياً ) .

٧ - الكتاب المقدس في الكنيسة السريانية الانطاكية له أيضاً.

### القسم الرابع الطقس السرياني الانطاكي ( الصلوات القانونية )

١ - المقدمة

۲ ـ نشأته وتطوره

٣ - لغته السريانية

٤ - أنواعه

٥ - أجزاؤه

#### الطقس السرياني

المقدمة:

أولا: الطقس الحصا لفظة يونانية معناها نظام أو ترتيب وفي العرف الكنسى تطلق على شعائر الديانة وحفلاتها.

يتناول الطقس السرياني جانبين هامين من حياة الكنيسة السريانية ، هما الجانب الفكري ، والجانب الروحي . فمن حيث الجانب الفكري فهو يمثل ذروة الفكر السرياني ، وقمة العلم الديبي ، ويشكل النبع الثّر الذي صبّت فيه كل فروع الثقافة السريانية . فقد أسهم في بناء صرحه الشامخ لمدة عشرة قرون على الأقل ، الشاعر ، والاديب، والبلاهوي، والمجادل، والمفسر، والمشرع، والمؤرخ، والفقيه ، والفيلسوف ، فهو يلقى الموعظة ، ويعلّم العقيدة ، ويروى طرفا من جوانب التاريخ ، ويولي تفسير الكتاب كل عناية ، وإلى جانب ذلك نرى اللغة السريانية تشمخ ببلاغتها وفصاحتها سيّا في قسم الحوسايات. الامر الذي يدعو المستمعين المصلين إلى الورع والخشوع ، ويأسر عقولهم وقلوبهم وأفكارهم بالامور الساوية ، والتأمل في مفاعيل الاسرار القدسية. ومن هنا يظهر الجانب الثاني الروحي الـذي يتصل بالجانب الفكري ، ويرتبط به ارتباطاً وثيقا حتى يكاد الواحد لا يستطيع العيش بدون الآخر . ولا غرو فهو نتاج أبائنا السريان الذين كانوا ممتلئين من روحانية الكتب المقدسة . ومما يعزز الجانب الروحي ان حياة السيد المسيح تلازم الطقس دائبًا ، ثم سير القديسين والشهداء وبالأخص أمنا العذراء مريم .

ثانياً : انشأته وتطوره :

يرقى في أصله الجوهري إلى صدر المسيحية ، وكانت فروض العبادة والاسرار في بادىء الامر مقصورة على أدعية مختصرة ، وترتيل مزامير داود ، مع تلاوة كتاب الله وتفسيره ، كما كان هنالك أيضاً ليتورجية يعقوب أخي الرب ومن هنا بدأ استعمال الصلوات القانونية .

كانت تلك الفرائض سهاعية تصل إلى المؤمنين عن طريق التقليد ، ذلك ان الرسل لم يستصوبوا في العصر الرسولي أن يكتبوا على قرطاس كتابا خصوصيا في الامور الطقسية ، بل كانوا يلقنون المؤمنين ذلك شفاها . وحتى الليتورجية لم تكتب كها مرّ شرحه بل كان الكهنة يقرأونها على ظهر قلوبهم . وإن مارشمعون ابن الصباغين مطران المشرق يقرأونها على ظهر الاكليروس أن يتلوا المزامير على ظهر القلب دون استعمال الكتاب .

وكانت تلك الفروض أيضاً ساذجة بسيطة خالية من الرونق الخارجي دخلت هكذا حتى منتصف القرن الرابع الميلادي سيها بعد مجمع نيقية عام ٣٢٥ حيث أخذ الطقس يتطور ، ويزداد تحسناً ، فأخذ ائمة الكنيسة يدخلون اليه أناشيد منظومة موقعة على الحان خاصة .

وهكذا تعانق القلم والموسيقى في ظل الطقس السرياني . ولا غرو فإذا كان للقلم سحره ، فللكنارة موسيقاها وقال مار أوغسطينوس « من رتل صلى مرتين » . وكان أول من فجر طاقات الطقس السرياني وطعمة بتطور ملحوظ هو القديس مار افرام السرياني ٢٧٣+ الذي هو بكل حق ابو الموسيقى السريانية وواضع جذور الطقس الكنسي . ولم يزل علماء السريان يؤلفون الادعية المنشورة والمنظومة حتى رتب سائر الفروض السريان يؤلفون الادعية المنشورة والمنظومة منى رتب سائر الفروض طرفاً في القرون التالية . كما لا نسى أن مجامع عديدة عقدت لمن قوانين تهذيبية وكنسية فيا تخص بتنظيم الطقس وكيفية استعماله .

ثالثاً: السريانية لغة الطقس الانطاكي:

اتخذت الكنيسة المسيحية في مفتتح عهدها للطقس اللغات الدارجة وهي السريانية في بلاد الشرق واللاتينية في روما وملحقاتها واليونانية في بلاد اليونان ، وكانت هذه اللغات الثلاث من أشهر اللغات المعروفة في عصور الكنيسة الأولى . وعرفت بلغة الأباء الرسمية -Patro المعروفة في عصور الكنيسة الأولى . وعرفت بلغة الأباء الرسمية المواه المواه المعروفة في عصور الكنيسة الأولى . وعرفت بلغة الأباء الرسمية ليح الاهذا ملك اليهود الله هذه اللغات الثلاث . فاليونائية كانت لغة الثقافة والادب ذلك أن جالية يونائية جاءت إلى بلاد الأراميين منفقهة بأصناف العلوم فوض اليها نشر هذه اللغة في البلاد سيا في انطاكية وبيروت ودمشق والرها ، ما بين الطبقة الراقية : وهذا ما حمل الرسل الديكتوا

باليونانية اسفار الاناجيل والرسائل ، وعمل هكذا أيضاً أباؤنا السريان الاولون . وانها عملوا ذلك للعلماء فقط ، أما العامة وهم الاغلبية الساحقة فكانوا يبلغونهم الكرازة الانجيلية باللغة الوطنية اعني الأرامية السريانية . وأما اللغة الرومانية فكانت لغة السلطة الحاكمة . وأما الأرامية فكانت اللغة الوطنية . وما يهمنا . إن السريانية الأرامية كانت اللغة الوطنية للبلاد كلها . وبديهي جدا أن يكون الطقس الكنسي للسيحي هذه البلاد بالسريانية أيضاً .

إذا استثنينا قصة العشاء الرباني الذي اجراه السيد المسيح مع تلاميذه في العلية السرية ، حيث رسم سر الافخارستيا بالسريانية ، فإن أولى الكنائس في المسيحية وأقدمها هي كنيسة القدس . وأول اساقفة القدس هو القديس يعقوب أخو الرب مؤلف الليتورجية الاولى باللغة السريانية . والمعروف أن أهل القدس وتلاميذ السيد المسيح وخلفاءهم الاولين الذين كانوا رؤساء أول كنيسة مسيحية قامت على الأرض ، كانوا يتكلمون باللغة السريانية .

ومن البديهي أن تكون عبادتهم بالسريانية أيضاً. وإن كنيسة القدس بدورها اوفدت المبشرين ليذيعوا كلمة الانجيل في انطاكية ، وكان عملهم التبشيري الأول بين اليهود بني جنسهم ، فتأسست بواسطتهم كنيسة انطاكية ، ونشأ فيها أول كرسي رسولي السمة مار بطرس الرسول . وحيث أن لغة العبادة في القدس كانت السريانية فمن

البديهي أن تكون هذه لغة العبادة في كنيسة انطاكية أيضا . وقد استعملت كنيسة انطاكية الليتورجية السريانية التي وضعها مار يعقوب أخو الرب أول اساقفة القدس . وعما هو جدير بالذكر أن كنيسة القدس بقيت حتى آخر الاساقفة الخمسة عشر الاولين السريانيين ، تمارس ليتورجية مار يعقوب أخي الرب ، ولما تولى رئاستها الموفدون من قبل كنيسة القسطنطينية ابدلوا ليتورجية مار يعقوب بليتورجيتي مار باسيليوس اسقف قيسارية كبادوك ٢٧٩ + ومار يوحنا الذهبي الفم باسيليوس اسقف قيسارية كبادوك ١٩٧٩ + ومار يوحنا الذهبي الفم يعقوب ليوم عيده فقط . ثم ابطلت هذه الليتورجية في كنيسة القدس ، وبقيت في كنيسة انطاكية ، ولـذلك يسمى هذا الطقس « بالطقس وبقيت في كنيسة انطاكية ، ولـذلك يسمى هذا الطقس « بالطقس الانطاكي » ، الذي اليه ترجع سائر الطقوس البيعية .

نستنتج مما تقدم:

أ ـ ان أول كنيسة قامت في المسيحية كانت سريانية .

ب - ان أول قوم اعتنق المسيحية كانوا سرياناً.

جـ ـ ان أول طقس ظهر في الكنيسة المسيحية كان الطقس السرياني الذي يسمى « بالانطاكي » .

أجل ان السريانية كانت لغة كنيسة انطاكية ، جميع كنائس انطاكية ، حتى في كنيستها الكبرى القاتوليقية التي كان يؤمها سريان وطنيون ويونان وروم وغرباء ، وكانت الليتورجية تستعمل فيها

بالسريانية لا باليونانية غير أن الشهاس كان ينادي بعبارات يونانية يردفها شهاس ثان بعبارات سريانية كي يفهمها الحاضرون جميعاً. أما سائر كنائس انطاكية فلم تكن في حاجة إلى شهاس ينادي ببعض عبارات يونانية ، لان الطقوس بأجمعها كانت تمارس بالسريانية فقط . كما كانت السريانية أيضاً لغة سائر ابرشيات الكرسي الانطاكي الشرقية والغربية . وإن جميع الذين تفرعوا عن انطاكية واستقلوا بذواتهم هم من أصل وإحد ، ومن نبع واحد ، اعني الكنيسة الانطاكية ، وكانوا جميعاً حتى القرن الخامس طائفة واحدة خاضعة للبطريرك الانطاكي الواحد .

وكانت السريانية وحدها هي لغتهم الطقسية كما كانت لغتهم الوطنية أيضاً. ولا تزال خس من هذه الكنائس ملتزمة باللغة السريانية في طقوسها وهم: السريان الارثوذكس، السريان الكاثوليك، الموارنة، النساطرة، الكلدان، والكنائس الثلاث الاولى تستعمل طقوسها باللهجة السريانية الغربية الرهاوية، والكنيستان الاخريان تستعملان اللهجة الشرقية. ولا فارق بين اللهجتين سوى اللفظ، أما الكنيستان الباقيتان من الكنيسة السريانية، وهما الروم الارثوذكس، والسروم الكاثوليك، فكانوا يهارسون الطقس الانطاكي فترة من الزمن طويلة، وظلت اللغة السريانية معروفة لديهم، مستعملة في كنائسهم حتى القرن السابع عشر.

بدأ الروم الأرثوذكس في أواخر القرن الثامن ينزعون الرداء

السرياني ويتخذون بدلا عنه رداء آخر هو الرداء البيزنطي ، وأول خطوة لهم كانت عندما استبدلوا طقسهم الانطاكي في القرن التاسع والعاشر بالطقس البيزنطي لاسباب معينة ، واستخرجوه من الاصل اليوناني إلى السرياني متبقين فيه بعض عبارات طقسية يونانية . وقد سموا بالملكيين أو الملكائيين ، أو ملكانيين ، جمع ملكي وملكائي وملكاني باسكان اللام مطلقاً ، وكان قد اطلق عليهم هذه التسمية اخوتهم السريان الارثوذكس بلغتهم السريانية ، وذلك لانهم تركوا ايان الآباء والاجداد السريانيين القائلين بالطبيعة الواحدة للاله المتجسد بعد الاتحاد، وقالوا بمقالة مرقيان ملك الروم القائلة بالطيعتين للسيد المسيح بعد الاتحاد وكان ذلك في النصف الثاني من القرن الخامس . كما سموهم ايضاً روما نسبة إلى الدولة الرومانية التي كانت تأخذ بالعقيدة الخلقيدونية . وسموهم يونانيين نسبة إلى سكان القسطنطينية عاصمة الدولة التي كان أهلها يتكلمون باللغة اليونانية غير أن التسمية " الملكية " عم استعمالها . وفي عهد البطريرك افرام الدخيل الأمدي ٢٨٥ + شمل اسم الملكيين جميع المعتقدين بالمجمع الخلقيدوني في البطريركيات الشلاث ، انطاكية ، والاسكندرية ، والقدس دون التمييز بين العنصرين السرياني واليوناني. ويسمّون اليوم الروم الارثوذكس، وعنهم تفرع الموارنة في القرن السابع . والروم الكاثوليك عام ١٧٢٤ . ومما هو جدير بالذكر أن هؤلاء الملكيين ظلوا يستعملون في

طقوسهم الكتاب المقدس بحسب ترجمته السريانية المعروفة بالبسيطة حتى القرن السادس عشر دون أن يترجموه ترجمة جديدة من اليونانية كما فعلوا في سائر أجزاء الطقوس الاخرى يبرهن على ذلك انهم اثبتوا في كلندارهم وفقالها ذكرا للسبعين رسولا لو: ١٠ : ١ في ٤ كانون الثاني ، ولم يثبتوهم اثنين وسبعين طبق للنسخة اليونانية . وعلاوة على ذلك كله فقد اعتبروا تلك النسخة السريانية اعتباراً عظيًا حتى أنهم حرجوا على الشاس خادم القداس في آخر الصلاة الربية العبارة التي خصّت بها الترجمة السريانية خلافاً لسائر الترجمات وهي « لان لك الملك والقوة والمجد إلى ابد الابدين » مت ٦: ١٣ فقرروا الا يرتلها إلا الأسقف أو الكاهن المقدس. وكانوا في القرن الثاني عشر يقدسون بليتوررجية مار يعقبوب أخى الرب ، كما نقلوا كثيرا من التصانيف اليونانية إلى السريانية ، وفي المكتبات العالمية شرقاً وغرباً مئات المخطوطات السريانية تشتمل على طقوس السريان الملكيين من الكتاب المقدس ، والليتورجيات ، والصلوات القانونية ، والاشحيم ، والكلندار . وفي عهد بلسمون البطريرك الملكى ١١٩٥ + اليوناني الاصل الذي كان ساكنا في مدينة القسطنطينية ، نقلت ليتورجيتا القديسين مار باسيليوس الكبير ومار يوحنا الذهبي الفم إلى السريانية . وأمر البطريرك بلسمون بالكف عن استعمال ليتورجية مار يعقوب ، وجزم انه لا يجوز التقديس إلا بتينك الليتورجيتين الخاصتين بالكنيسة القسطنطينية . وقيل أن بيعة

الروم في القدس تستعمل في القداس إلى اليوم ليتورجية مار يعقوب أخي الرب باليونانية مرة في السنة في عيد العنصرة.

مما لا شك فيه أن السطقس الانسطاكي اقدم من السطقس القسطنطيني اليوناني لا من حيث الليتورجيات فحسب بل في الصلوات القانونية أيضاً التي تحوي الشيء الكثير من مصنفات الآباء الذين عاشوا في القرنين الرابع والخامس مشل مار افرام السرياني ، ومار رابولا الرهاوي ، ومار اسحاق الانطاكي ، ومار يعقوب السروجي . أما الطقس القسطنطيني البوزنطي فقد نشأ في القرن الخامس ، وإن صلوات الطقس البيعة اليونانية من قلم يوحنا الدمشقي في القرن الشامن ، ومنها ما انشىء في القرنين التاسع والعاشر وحيث أن القسطنطينية كانت تعتبر نفسها أم جميع كنائس المشرق فرضت طقسها على جميع الكنائس التابعة لها . لذلك فإن هذا الطقس لا يجوز أن يسمى طقساً شرقياً تسمية مطلقة لوجود طقوس شرقية أخرى أقدم منها زماناً ، بل يجب أن يسمى الرومى أو البوزنطى أو اليوناني أو القسطنطيني .

إن السريان الملكيين ولئن غيروا الطقس الانطاكي بالبوزنطي غير أن اللغة السريانية كانت اللغة الطقسية في سوريا وفلسطين حتى القون السابع عشر وكان بلسمون البطريرك الملكي ١١٩٥ + قد اذن للملكيين الجاهلين اليونانية أن يحافظوا في طقسهم على لغتهم الاصلبة اعني السريانية ، ذلك لانه إلى عهده لم يخطر ببال السريان الملكيين ان يبدلوا

كتبهم السريانية الطقسية أو ينقلوها إلى اليونانية أو العربية . ولما انتخب فاخوم الأول ١٣٥٩ ـ ١٣٨٦ بطريركا لم يوقع الاساقفة انتخابه إلا بالسريانية فقط ، وهكذا مرّت الحقب تلو الحقب والسريان الملكيون كافظون محافظة امينة على لغتهم السريانية في طقوسهم حتى عهد السيد افتيموس الثاني ١٦٣٥ + المشهور بابن كرمه ، فاخرج حين اسقفيته في مدينة حلب جميع كتب الطقوس الرومية إلى العربية . ومع هذا كله فقد صرح خلفه مقار الثالث ١٦٤٧ ـ ١٦٧٧ بقوله « اننا نستعمل اللسان اليوناني والسرياني في كنائسنا ومنازلنا » .

بقي أن نقول: ان اللغة السريانية الخاصة بطقس الملكيين كانت على اللهجة الغربية . وإن القلم السرياني الملكي يختلف عن سائس الاقلام السريانية في عدة أمور منها: ان نقطتي الجمع المعروفتين بالسرياني من توضعان فيه للافعال في الماضي والمضارع والامر نحو من من من توضعان أيضا على الضائر نحو المن من الحاضر نحو من ويزاد البود في المتكلم نحومين وفي الحاضر نحو من من بعض الاسماء نحو لمن ومن عواصه أيضاً أن الحاء والواو توصلان مع ما بعدهما خلافاً لسائر الاقلام السريانية .

إن الطقوس التي يهارسها الملكيون اليوم ليست مرتجمة عن

اليونانية راسا ، لكن من البريانية , تجد ذلك واضحا كقول العلامة يوسف داود « ما يوجد في طفس بركة الزيجة في أحد الكتب أن الآية المأخوذة من المزامير لترتّل قبل الرسالة تسمى بلفظة سريانية « زومورو العرف) ، مع أن السطقس المذكور هو كله عربي وليس فيه لفظة سريانية . وكذلك الآية المزمورية التي قبل الانجيل تعرف بلفظة هلليلويا السريانية . كما انهم ابقوا الفاظاً سريانية بحتة . نحو باعوث (طلبة) رشم ( رسم ) زيح ( بجل ) الخ » .

أما في طقس كنيستنا السريانية الارثوذكسية ، فقد ذكر أن أول قداس بالعربية كان سنة ٩١٢ كما مرّ شرحه في طقس الليتورجيا . ومن بعد القرن السابع عشر شرع بعد القدامات إلى العربية ، والحسوسايات . وقد ترجم البطريرك افرام الأول ١٩٥٧ + ثماني ليتورجيات إلى العربية . وفي طقوس العماد والاكليل ترجم الصلوات والحوسايات إلى العربية ، أما القالات فبقيث على سريانيتها ، وحذا والحوسايات إلى العربية ، أما القالات فبقيث على سريانيتها ، وحذا حذوه البطريرك يعقوب الثالث ١٩٨٠ + في كتاب طقس الجناز والمعذعذان وقد بذل اثناسيوس يشوع صموئيل مطران الولايات المتحدة وكندا جهدا في ترجمة ليتورجية مار يعقوب ، وطقس المعذعذان وغيرهما إلى الانجليزية .

وأما تأثير الطقس الانطاكي اليوناني بالطقس السرياني ، فقد ذكرنا أن الكنيسة السريانية اضطرت في العهود الأولى ادخال بعض الالفاظ اليونانية المختصة بالشياس دون سواه . وكذلك تم النقل من اليونانية إلى السريانية بعض الأناشيد وادخال ما يسميها الروم القوانين ، الطقسية اليونانية التي هي من تأليف يوحنا الدمشقي الذي ظهر في القرن الثامن وهي تتضمن حياة السيد المسيح وتدابيره ، ومدائح القديسين ، وتتسم بجلال معانيها وسمو بلاغتها .

وقد استخرج علماء السريان الكتاب المقدس من اليونانية إلى السريانية ترجمة جديدة وصاروا يستعملون هذه الترجمة في القراءات الكنسية مع وجود الترجمة السريانية البسيطة ، وقد فضل ابن العبري الترجمة من اليونانية على البسيطة .

واعتاد احبار السريان منذ القرن التاسع أن يصدروا اسمهم الخصوصي بلقب أحد ملافنة البيعة اليونانيين سموه « لقباً ابوياً » مثل مارسويريوس موسى بن كيفا ٩٠٣ + ديونيسيوس يعقوب بن صليبي ١١٧١ + ديوسقوروس لوقاشعيا الخ وارخ السريان الاحداث التاريخية في مؤلفاتهم بحسب التاريخ اليوناني الذي يبتدىء عام ٣١٣ ، وظل معمولا به حتى القرون المتأخرة .

بعد القرن الخامس دخل الطقس السرياني ثلاث عبارات يونانية لاتزال مستعملة إلى اليوم وهي على مديمك و لنقف حسناً

معرف معمد الله عدم عدم عدم عدم الموارنة لم يدخلوا إلى طقسهم لنصغ بحكمة الله . في حين ان الموارنة لم يدخلوا إلى طقسهم من اليونانية إلا لفظة واحدة فقط ، وأما الكلدان ولا لفظة .

وإن لابن صليبي ١١٧١ + كتاب في عشرة فصول ردّ بها على الشهاس يشوع الذي كان يجبذ الطقس اليوناني ، جاء ذلك محكمًا سديداً ، يدل على رسوخ قدم الكاتب في الطقوس . نشرها منغانة عن نسخة قديمة في الدسقالية .

#### رابعاً: أنواعه:

من الثابت ان الطقس الكنسي لم يكن جارياً على نسق واحد ووجوه معيّنة في كل موضع في القرون الاولى إلا في اصوله وفروعه الاساسية . وكان طبيعياً حدوث الاختلاف والفروق في الفروض لامتداد المسيحية واتساع الطقوس وتنوعها ،

وللسريان في العقوس الكنسية تقليدان غربي وشرقي وذلك باعتبار الجهة الواقعة هي فيها . يعرف احدهما بالطقس الغربي ، ويراد به ما كان منتشراً في سائر الابرشيات اللائدة بالكرسي البطريركي الانطاكي في سورية ، وبلاد الشام ، ويعرف سكانها بالمغاربة . وهو راجع إلى تقاليد انطاكية والرها ودير قسرين وملطية وكان في دير قسرين وملطية وكان في دير قسرين تقليد أو اصطلاح كنائسي خاص به يسمى معملها المدن والاديار العادات الطقسية ، كما كانت عدة تقاليد في أشهر المدن والاديار

السريانية كتقليد الرها وملطية ودير ماربرصوم البطريركي ، وماردين ، وحير مار حانينا البطريركي على ما تدّلنا كتب صلواتنا المعروفة بالطقوس الناسيوس البيعية فمن ذلك التسبحة المشهورة المنسوبة إلى القديس اثناسيوس الرسولي التي تتلوها كنيستنا كل يوم في آخر صلاة الليل ، فقد كانت تتلى منذ ازمنة قديمة في جميع كنائس المدن المسيحية بعد صلاة الصبح ما عدا دير قنسرين الذي كان يتلوها في آخر الصلاة الليلية . وقد استحسنت دير قنسرين الذي كان يتلوها في آخر الصلاة الليلية . وقد استحسنت الكنيسة المقدسة اصطلاحه هذا وجرت عليه ، وذلك بعد سنة ٢٥٥ وكان بولس مطران الرها ٢١٩ قد نقلها بحسب التقليد القنسريني .

يتميز الطقس الغربي بالاختصار ، ومن أشهر مؤلفيه ، مار افرام السرياني ٣٧٣ + في مداريشه وأناشيده وميامره . ولكل من اسحق وبالاي في القرن الخامس ، ومار يعقوب السروجي ٣٧٥ + ميامر وتسابيح و لمار رابولا الرهاوي ٤٣٥ + تخشيفتات ( ابتهالات ) للاعياد السيدية والعذراء والقديسين ولعلها بلغت السبعائة بيت . ولجاعة الفخارين نسبة إلى مهنتهم عمل الخزف وعلى رأسهم الشياس شمعون الفخاري ١٤٥ اناشيد حلوة اطلق عليها اسم القوقاي . ونقل مار بولس اسقف الرقة ٢٨٥ معانيث مارسويريوس الانطاكي إلى السريانية . ونقل أيضاً يوحنا المعروف ابن افتونيا رئيس دير قنسرين ٢٩٤ معنيثا من أيضاً يوحنا المعروف ابن افتونيا رئيس دير قنسرين ٢٩٤ معنيثا من معانيث مارسويريوس إلى السريانية واضاف اليها معانيث اخرى من تآليفه . وانجز قرياقس التالي في القرن السايس ادعية لطيفة وجيزة تآليفه . وانجز قرياقس التالي في القرن السايس ادعية لطيفة وجيزة

لا يتجاوز كل منها السطرين والثلاثة والاربعة ، تبدأ على أحرف الابجدية ، وكانت تتلى بين المراميث أي عند تلاوة عدد معروف من المنزامير التي يقسمها السريان خمسة عشر مرميثًا . كما دبج على الطريقة نفسها أدعية أخرى تتلى بين المراميث في ميلاد الرب والدنح والصيام وانشعانين والقيامة وفي مناسبات أخرى . ومن تآليفه أيضاً ما يتلوه الكاهن في بدء القداس سرا لدى استعداده لاقامة الذبيحة والذي مطلعه «احدا في من مرا الدي و بعدم و حدم» « اعلنا اجا الرب الاله» الخ وأضاف مار يعقوب الرهاوي ٧٠٨ + ابو الطقوس الكنسية ، شيئاً كثيراً من معانيث مار سويريوس التي نقلها من اليونانية إلى السريانية وصحّح منها ما كان قد نقله بولس الرقى . ونقل من اليونانية أيضاً إلى السريانية الاناشيد المنثورة المعروفة بالقوانين اليونانية لا يخلو منها احد او عيد ، وهي من وضع قوريني بن منصور ( يوحنا اللمشقى ) • ٧٥ + والراهب قوزما مكتشف القوقاليات أو القوانين التي هي الذ واعذب من قوانين الدمشقي ، واندراوس اسقف كريت() (١) ان هؤلاء الكتاب الثلاثة ، اندراوس ، ويوحنا ، وقوزما من علماء اليونان الخلقيدونيين . قال لعازر ابن العجوز مطران بغداد « من حيث ان يوحنا وان كان من الخلقيدونيين لم يتصد في الحانه إلى ذكر الامور المختلف عليها عقديا بين الكنائس المسيحية بل اقتصرت على أعمال السيد المسيح بشكل عام . هذا برهن على ما كان للسرياد من النشاح والمدفاع للوحد، المسيحية . فأنت بري تسم

لعارر ابن العجوز مطران بغداد « من حيث ان يوحنا وان كان من الخلقيدونيين لم يتصد في الحانه إلى ذكر الامور المختلف عليها عقديا بين الكنائس المسيحية بل اقتصرت على أعهال السيد المسيح بشكل عام . هذ برمن على ما كان للسريان من النساح و لدفاع الموحد، المسيحية . فأن مرى نسب الخلت الكنيسة السريانية الارثوذكسية على طقسها نتاج علهاء حلقيدونيين يخالفونها بالعقيدة . كا نجد أيف ما يشبه دلك ، فقد حافظت على ما لاحمه إلى الطاسر عاض الذبي ارتده من العقيدة الارثوذكسية امثال أسونا تلميذ مار افرام الذي قال فيه المنبجي في رسالته إلى بطريق الناسك في جبل الرها « واخالك انتهى اليك خبر آسونا الذي كان في الرها وقد صاغ مداريش يترنمون بها إلى وقتنا هذا » اللؤلؤ المنثور ص ٢٥٤ ) .

واضاف اليها علماء السريان اناشيد ضرباً على قالب المذكور فسسيت «بالقوانين السريانية». ومن مآثر مار يعقوب الرهاوي عدا ذلك: تناول الطقس السرياني تنظيما وترتيبا وتنسيقا في كامل فروعه واجزائه كما سيأتي شرحه كل في محله، من ذلك الفّ طقوس آحاد القيامة، ثمانية آحاد، تعاد تلاوتها ثلاثاً، ثم ضم اليها ستة عشر فرضاً في القرن الخامس عشر كما سنأتي على ذكره بعد قليل. كما أضاف الرهاوي إلى الطقس شيئاً كثيراً من تآليفه من بواعيث ومداريش للاعياد والمواسم منها: المدراش المحزن بلحن المسمى قوم فولوس عن من في الفنقيث الفنقيث الغربي «الله برحات» « المالدراش يذيب لفائف القلوب يتلى ليلة الجمعة العظيمة الشرقي ، هذا المدراش يذيب لفائف القلوب يتلى ليلة الجمعة العظيمة على مدار السنة.

ولجاورجي بطريرك انطاكية ٧٩٠ + ميامر ومداريش دخلت الفرض الكنسي ايضا ، وليوحنا ابن اندراوس ١٥٦٦ + مداريش في التوبة . ووضع اغناطيوس بن وهيب البطريرك المارديني ١٣٣٣ + رسالة في حدود الصلوات البيعية وذكر فيها ، حيث ان صلاة الجمعة في الاشحيم تشتمل على اربع قومات لذلك يجب ان تخصص القومة الاولى للصليب من يوم عيد الصليب وحتى أحد تقديس الكنيسة ، على أن تقال القومة الخاصة بالعذراء في القومة الرابعة قبل تلاوة قومة القديسين . واما من أحد تقديس الكنيسة وحتى عيد الصليب تقال

القومة الأولى للعذراء . وقد حبّر البطريرك بهنام الحدلي البرطلي ١٤٥٤ + ثلاثة سوغيثات (اناشيد) الاول على حروف المعجم خصّه في آلام المسيح ، والثاني لمديح العذراء سطلعه والمالم معترب « انى لأعجب من ذكر محاسنك » ، لا يزال يرنم في أعياد السيدة قبل تلاوة الانجيل والف الراهب غريب المانعمي ١٤٧٦ + فرضا لعيد مار اوجين . ورتب الراهب ملكي ساقو ١٤٩٠ + فرض جمعة البياض جمعها من نسخ قديمة ، ووضع الربان يشوع السبريني ١٤٩٢ + فرضا كاملا لعيد مار دودو، ورتب طقوس آحاد القيامة الاربعة والعشرين، وقال في تعليقه على أحد الفناقيث « انه لما رأى الطقوس القديمة لثمانية آحاد تكرر تلاوتها بلا ترتيب ، عمد إلى جمع أربعة وعشرين طقساً من نسخ وكتب شتى ». وللخوري يعقوب القطربلي ١٧٨٣ + صلاة الفرض لعيد مار ملكى . وفي عام ١٩٣٦ جرت في كنيسة مار يعقوب النصيبيني في القامشلي اعجوبة ذلك ان جدران الكنيسة من الداخل مع سقفها نضحت زيتاً عجائبياً ، وجهذه المناسبة نظم الخوري ملكى القس افرام الاربوي ١٩٧٩ + أحد كهنة كنائس القامشلي طقساً لعيد مار يعقوب النصيبيني ، صادق عليه البطريرك افرام الأول ١٩٥٧ + وسمح باستعماله في الكنيسة.

أما الثاني فيعرف بالطقس الشرقي ، وهو بموجب تقليد المدائن وتكريت . وهو ما كان مستعملا في الابرشيات الخاضعة لكرسي مفريانية تكريت وبلاد الجزيرة أي ما بين النهرين وكردستان والعراق وآثور وفارس وكردستان ويسمى أهلها بالمشارقة ويمتاز بالاسهاب ، وكثرة المزامير ، وابيات القالات والمداريش ، ومعانيث مار سويريوس الانطاكي ، وخصوصاً في اعياد الميلاد والدنح والقيامة ، واسبوع الآلام . قال ابن العبري في حق الطقس الشرقي « انه حينها تقلّد رئاسة كرسي تكريت وجد فروقاً شتى بين التقليدين الشرقي والغربي ، ولكن رأى في ترتيب الطقس الشرقي الذي تنوعت أشكاله وتوفرت اقسامه ، حسناً ، فاقر بفضل مؤلفيه » .

يقول البطريرك افرام الأول برصوم ١٩٥٧ + « والطقس الشرقي الذي نجهل مؤلفه بدى و جمعه في صدر المئة السابعة حتى أواسط المئة الثالية عشرة « واشترك كثيرون بتأليفه إلى أن بلغ الشكل الذي هو عليه اليوم . وقيل ان مجمع ساليق المنعقد في السنة ١٠٠ بمساعي اسحق الجاثليق رتب بعض أجزائه ، واضاف اليه شيئاً من تآليف بعض الآباء القديسين مثل افرام السرياني ، ومار شمعون ابن الصباغين ١٤٣٠ + الذي ادخل انظمة جديدة إلى الكنيسة ، وامر بتلاوة الصلاة في كنائس الشرق بين فوجين على سنة كنيسة انطاكية من زمن مار اغناطيوس النوراني ، وقسم مزامير داود إلى مراميث تتخللها لفظة « هلليلويا » وامر النوراني ، وقسم مزامير داود إلى مراميث تتخللها لفظة « هلليلويا » وامر

الاكليروس بترنيمها وقت الصلاة على ظهر قلوبهم كها نظم ميامسر ومداريش روحية حلوة . ومار ماروثا الميافرقيني ٢٧١ + . وان القديس مار ماروثا التكريتي ٢٧٨ + اصلح عادات هذا الطقس وسنّ لمهرسيه قوانين ونواميس مقدسة؛ قال مار دنحا المفريان تلميذ مار ماروثا وخليفته وكاتب سيرته « إن النظام البديع ، والترتيب الحسن ، الذي نراه في خدمة الكهنة والشهامسة وترتيل الاكليروس ، وزينة المذابح المقدسة ، وما فيها من تنسيق الأواني وتقوى الشعب التكريتي وطاعته للرؤساء الروحيين ، ومحبته للغرباء والمساكين كل هذه المحاسن الشائعة ترجع إلى فضل مار ماروثا ومساعيه الحسان » .

ومن المؤلفين أيضاً الاساتذة سبروي عام ١٣٠٠ وولداه راميشوع وجبرائيل الذين وضعوا كراريس الباسليق ، وعيد الشعانين ، واسبوع الألام لكلا الصفين . ودنحا الثالث المفريان ١٩٢٧ + الذي نعت في شملاية الآباء الشرقية بناظم القالات وعبر الانغام . والراهب القس داود بن فولوس آل ربان سنة ١٨٠٠ الذي قدم من الغرب حاملا معه مئة وسبعين اغنية كنسية لمار سويريوس الانطاكي مع قوانين ومجاميع شتى وباسيليوس الرابع ابن قوباد التكريتي ١٠٦٩ + مؤلف القالات والقوانين البيعية والربان ابو السعادات أحد رهبان دير مار متى الذي اعتنى بترتيب فناقيث الطقس الشرقي عام ١١٩٠ وغيرهم .

وفي برطلي يترنم الشامسة في « القاتوليق » خلال القداس باناشيد سريانية روحية معظمها من نظم الخوري الياس شعيا البرطلي ١٩٧٥ + كاهن كنيسة القديسة شموني في برطلي .

خامسا: أجزاء الطقس السرياني: تشتمل الطقوس السريانية على ما يلى:

١ - الصلوات الفرضية - وقد مرّ الكلام عنها .

٢ ـ الصلوات القانونية ( الاسميم ـ الفناقيث ـ الحوسايات ) يلحق بها ـ المعذعذان ـ كتاب الايام الحافلة .

٣ - قراءات الكتاب المقدس : العهدان القديم والجديد

٤ \_ كلندار الاغياد السنوي

٥ \_ كتاب الجناز

٦ - رتب الاسرار البيعية

٧ ـ كتاب الالحان البيعية ( مرّ الحديث عنه في الموسيقى السريانية ) ٨ ـ سفر الحياة ( مرّ الحديث عنه خلال شرح القداس ) وسنتناول شرح الباقى منها .

## الملوات القانونية

الاشجيم، الفناقيث، الحوسايات (المعدّعدان)

# الاشحيم

الاشحيم لفظة سريانية تعنى الاعتيادي ، ويسميه السريان القاطنون قرى الموصل في العراق معمد العروف. ويتضمن الصلوات اليومية البسيطة ، للاسبوع ، ونعنى بالأيام البسيطة الايام الاسبوعية عدا الاحاد واعياد العذراء والقديسين. وتشتمل مواضيع صلوات الاشحيم على تسبيح الذات الألهية ، والشكر لانعام الله وبخاصة نعمة الفداء . وذكر العذراء ، والرسل والانبياء ، والآباء والشهداء ، وتطويبهم والتغني بفضائلهم ، واستمداد شفاعتهم . وذكر الموتى المؤمنين وطلب الرحمة الغفران لجميعهم ، والتوبة . ويعتبر الكتاب المقدس بعهديه النبع الثر الغزير الذي يستقى منه الاشحيم مادته الروحية ، لابل يتخذه الدعامة الكبرى المتينة فيشيد عليها جميع مواضيعه: في كل صلاة ، وفي كل سدر وفي كل مقطوعة شعرية ، وقد يبدو لنا مجموعة من آيات كتاب الله وقصصه واحداثه ، كل ذلك يرهن على ان اباءنا السريان القديسين كانوا ممتلئين من روحانية كتاب الله ، ومشبعين بحياة الايمان والقداسة . وكل الصلوات فيه موزعة على الاوقات السبعة كما سترى . وقد جمعه ونظمه ونسقه العلامة ماريعقوب الرهاوي ٧٠٨ + وهو الذي انتقى ابياته ساذجة سهلة ليستوعب

المصلون على اختلاف طبقاتهم معانيها . اما مؤلفو ابياته منهم مار افرام ٢٧٣ + ومار بالاي في القرن الخامس ، ومار يعقوب السروجي ٢١٥ + ومار شمعون الفخاري ١١٤ ، ولا يبعد ان يكون لمار يعقوب الرهاوي نصيب فيها .

طبع الاشحيم عندنا لأول مرة في دير الزعفران سنة ١٨٩٠، ثم طبع ثانية سنة ١٩١٣ بمساعي الاب افرام برصوم (البطريرك بعدئذ) ثم طبعه ثالثة في القدس سنة ١٩٣٤. واستنسخه يوليوس عيسى جيجك مطران اوربا الوسطى بخطه الجميل عام ١٩٨٢ وطبع عليه بطريقة الافست آلاف النسخ وذلك بتوجيه من قداسة سيدنا البطريرك زكا الاول عيواص . وفي الهند طبع اكثر من مرة بمساعي القس ابراهيم كوناط الملبارى .

## تعليل محتويات الاشحيم مالاة المساء مالاة المساء

تبدأ بالصلاة الفرضية (التقاديس الثلاثة ، فابانا الذي في السموات) ثم :

صلاة الابتداء: وهما عموهما

معاه : وحدما الدرس الما الدرس الما الدرس الدرس

مم حمد الجدلة.

: الملحق أو الردة .

معية احديدا: السدر العمومي.

نشيد البخور . ويتألف من اربعة ابيات هي للبخور احياناً ، وعامة احياناً اخرى ، ومن اربعة ابيات لوالدة الآله ، ومن اربعة ابيات

للقديسين ، ومن اربعة ابيات للتوبة ، ومن بيت للموتى . ملا و حمة و عدمة و حدمة و

نشد مابعد البخور ، ويتألف من اربعة ابيات عمومية ، ومن اربعة ابيات لوالدة الآله ، ومن اربعة ابيات للقديسين ، ومن بيتين للقديس شفيع الكنبسة المشيدة الكنيسة على اسمه أو المحتفى به ، ومن بيتين للاحد في يوم الاثنين ، ومن بيتين للبيعة يوم الثلاثاء ، ومن بيتين للجمعة يوم الجمعة ، ومن اربعة ابيات للتوبة ، ومن بيت للموتى .

عدم عدم الله الماء وفي يوم الاربعاء يخصص والثلاثاء والخميس يخصص للتوبة او المساء وفي يوم الاربعاء يخصص للعذراء مريم ، وفي يوم الجمعة للشهداء ، وفي يوم السبت للموتى . المجدلة .

اللحق اللحق

وي السار

ما عد البخور.

والخميس تخصص للتوبة او المساء . وفي يوم الاربعاء هي عمومية ، وفي يوم الجمعة عمومية ايضاً ، وفي يوم السبت للموتى .

ثم الصلاة الفرضية المؤلفة من التقديسات الثلاث والمصدرة بـ مدر معد معمل محمد المؤلفة من التقديسات الثلاث والمصدرة بـ المحمد المح

#### ر۲) صلاة السوتار حماا عصماة ا

تبدأ بالصلاة الفرضية (التقاديس الثلاثة ، فالصلاة الربية )

كالعادة ثم

الشيد ، للتوبة ، من اربعة ابيات : نشيد ، للتوبة ، من اربعة ابيات

حدما : طلبة ، للتوبة .

معام : المزموران ١٩٠١ما عد حمد ١٩٠٥م

و معنى « الساكن في ستر العلي » وتتلى اياتها مثل القوقليون اي تتخللها لفظة هلليلويا .

عد ديم الجدلة: وتتخللها ثلاث مرات لفظة هلليلويا.

طلایما رنگی دهم واحد: سنیت

« ايها الساكن في ستر العلي » تتصل بها .

<sup>(</sup>١) بحسب الطقس القديم كان السوتار يفتتح بالمزمور الرابع « لما دعوتك » ولا يزال ينشد في الصيام الاربعيني ، فالمجدلة مع البيت الملحق ، فالسدر للتوبة .

حرَّ مس من احمد و مديد : مسارك بحد الرب . وفي نهايتها الصلاة الربية ، فصلاة الختام وهي :

طرده ممالملم حسم اللما مد مدا نومن باله واحد . المتماع وملاع الماه و ورقعا تشمشت العادراء

والقديسين ، وفي ليلة الجمعة تشمشت الصليب.

### صلاة الليل (fa 11 g lla

تبدأ بالصلاة الفرضية (التقاديس الثلاثة، فالصلاة الربية) ثم م عادة الابتداء عدة الابتداء

ملاحدة النوفي

مدا مع : المزمور ١٣٣ « باركوا الرب ياجميع عبيد الرب » وقسم من المزمور ١١٨ ، والمزمور ١١٦ .

المامال : ، نشبد النهوض ، وكانت تتلى ابياته الاحد عشر مسبقة بآية أو آيتين من المزامير الملكورة . ثم جرت العادة على تلاوة المزامير أولاً ثم النشيد.

مه معا هو معمل والمعمل: القومة الأولى او الرتبة الاولى

من الليل وتتألف من:

حمد : الملحق أو الردة

١٠٠٠ : السادر

مسلا: نشيد مؤلف من اربعة ابيات

حدماً وهذه كلما تخصص لوالدة الآله على مدار السنة ما عدا الفترة الواقعة بين عيد القيامة واحد تقديس البيعة فهى للصليب في يوم الجمعة فقط كما ايد ذلك اغناطيوس بن وهيب البطريرك المار ديني ٣٣٣٣ +.

ثم تقال الصلاة الفرضية (مبارك مجد الرب الخ)

معاداً على القومة الأولى ، وهي دائمًا للقديسين ، ماعدا يوم الليل . وهي مثل القومة الأولى ، وهي دائمًا للقديسين ، ماعدا يوم الخميس فهي للرسل ، ويوم الجمعة فهي للشهداء . واما الباعوث فهو للارافرام حدما المعاداء . واما الباعوث فهو للرافرام

مه مدا و المائة من الليل ، ومحتوياتها كالقومتين الاولى والثانية عدا الباعوث فهو لمار بالاي حدم الليل ، ومحتوياتها كالقومتين الاولى والثانية عدا الباعوث فهو لمار بالاي حدم المارية والخميس تكون

للتوبة ، وفي ايام الاربعاء والجمعة والسبت للموتى . تتبعها

المجد لك المجد لك الله ثلاثاً » ثم حدد المجد لك الله ثلاثاً » ثم حدد المحد الله ثلاثاً » ثم حدد المحد المحد المحد المحدد المحدد

موزونة ، وتدور غالبا حول تعظيم ومديح السيد المسيح والعذراء مريم ، والقديسين ودعيت « تعاظيم » لورود اول كلمة منها في تسبحة العمومي ، ثم ها العمومي ، ثم ها العمومي ، ثم ها الله » وهي آيات منتقاة من الكتاب المقدس يتلونها الآيات « مااطيب وما الذ » وهي آيات منتقاة من الكتاب المقدس يتلونها مع الارجوزة المتساوية الوزن ، ويسبقون ابياتها بآية من المزامير . فالمزامير ١٤٨ و ١٥٠ و ١١٦ ، مده ما المجد لخالق النور ، ثم مده ما المجد للثالوث . ثم مده ما معمود من المقديس الوارد ذكره في الكلندار اليومي ، وإلا فرتبة القديس شفيع البيعة المشيدة على اسمه . وتتالف هذه القومة من : مدام المحد في الكندار اليومي بنمو كالارز شميع البيعة المشيدة على اسمه . وتتالف هذه القومة من : مدام المحد في الكندار اليومي بنمو كالارز

ممروا: السدر

ما : نشید مؤلف من اربعة ابیات

حدماً: طلبة في يومي الاثنين والثلاثاء تخصص للتوبة. وفي ايام الاربعاء والجمعة والسبت هي عمومية ، وفي يوم الخميس للرسل والانبين. ثم معمومية للما حدة مداند المعارفة بتسبحة الملائكة . ثم التقاديس الثلاثة ، فالصلاة الربية .

# والإة المالي

تبدأ بالتقاديس الثلاثة فالصلاة الربية كالعادة: ثم

محمل و مع و على الابتداء

فعام و المور ١٥ ارحمني ياالله و ١٣ ١ اللهي انت

الهي ١

الناف المناف ال

صافي : المزامير ١١٣ « سبحوا الرب ياعبيد الرب » و ١٤٨ و ١٤٩ و ١٤٩ و ١٤٩ و ١٤٩

مع حدا: المحدلة

١٥٠٠ : الملحق

معدد السدر

على ما وجود من البعة ابيات تدور غالبا حول البحور ، واحياناً تكون عمومية ، ومن البعة ابيات لوالدة الله ، ومن بيتين للصليب في يوم الجمعة فقط . ومن البعة ابيات للقديسين يليها بيتان للقديس في يومي

الشلاثاء والجمعة ، وبيتان للصباح في يوسي الثلاثاء والخميس ، ومن البيات للتوبة ، ومن بيت للموتى .

ويتكون من اربعة ابيات للصباح ، ومن اربعة ابيات لوالدة الله ، يليها بيتان للصليب في يوم الجمعة ومن اربعة ابيات للقديسين ، ومن بيتين للقديس في ايام الاربعاء والخميس والجمعة والسبت ، ويليهما بيتان للصباح في يوم الخميس ، وبيتان للجمعة في يوم الجمعة ، وبيتان للصباح في يوم الجمعة ، ومن اربعة ابيات للتوبة ، ومن بيت للموتى ، للصباح في يوم الجمعة ، ومن اربعة ابيات للتوبة ، ومن بيت للموتى ، شم محمد . ايات من المزامير ، وهو اربعة ابيات تتخللها لفظة هلليلويا . في ايام الاثنين ، والشلاثاء ، والخميس يخصص للتوبة أو للصباح . وفي يوم الاربعاء للعذراء ، وفي يوم الجمعة للصليب ، وفي يوم السبت للكهنة . ثم

ع حا : المبعدلة

معدا الملحق ،

السدر،

البخور. ثم

عصص تخصص الطلبة ، في ايام الاثنين ، والثلاثاء والخسس تخصص اللتوبة او للصباح وفي يوم الاربعاء هي عموسية ، وفي يوم الجمعة

للصليب، وفي يوم السبت للكهندة . ثم - الصلاة الفرضية : التعديسات الثلاث ، مصدرة بتسبحة « كت حسب الثلاث ، مصدرة بتسبحة « كت حسب الثلاث ، مصالح الاعتراف للرب الغ فالصلاة الربية .

\_ 0 \_

# وعلاة الساعة الثالثة

تبدأ بالصلاة الفرضية (التقاديس الثلاثة فالصلاة الربية) كالعادة ثم المسلاة الفرضية (التقاديس الثلاثة فالصلاة الربية) كالعادة ثم والشيد مؤلف من اربعة ابيات، في ايام الاثنين، والشلاثاء، والخسيس يخصص للتوبة. وفي يوم الاربعاء للعذراء. وفي يوم الجمعة للصليب، وفي يوم السبت للكهنة.

و التفاديس الثلاثة ، فالصلاة الربية ) كالعادة .

مارة الساعة السادية

تبدأ بالصلاة الفرضية ( التقاديس الثلاثة ، فالصلاة الربية ) كالعادة . ثم

عسطا : نشيد وهو مؤلف من اربعة ابيات . ثم عدم وجود قداس يقال مديت حرا

ا معا عمل علم المؤلف « بصلاة امك الطوباية » ثم الختام المؤلف من :

مدوه معليع عسم المها نؤسن بآله واحد ، ثم المعلما وند المهاه وهزماتشه ست والدة الآله والقديسين . ثم معلمات معامم : السلام الملائكي .

### -٧-صلاة الساعة التاسعة حدا ١٤ عدد عندي

تبدأ بالصلاة الفرضية (التقاديس الثلاثة، فالصلاة الربية)

كالعادة: ثم

ما : نشید مؤلف من اربعة ابیات ، ثم

ودما طلبة وكلاهما للموتى . ثم تليها صلاة المساء مباشرة .

نختم بحثنا في موضوع الاشحيم في نقطتين اخريين ليكون البحث كاملًا:

اولاً : جرت العادة قديما ان يتلى « السدر » في كل من اوقات الصلاة السبع وفي القومات الليل الثلاث :

السدر في القومة الاولى من الليل: هو دائيا لوالدة الاله، ماعدا يوم الجمعة فهو للصليب في الفترة الواقعة مابين عيد القيامة واحد تقديس البيعة.

السدر في القومة الثانية من الليل: هو دائمًا للقديسين ماعدا يوم الخميس فهو للرسل ، ويوم الجمعة فهو للشهداء .

السدر في القومة الثالثة من الليل: هو للتوبة في ايام الاثنين والثلاثاء، والخميس، وللموتى في ايام الاربعاء والجمعة والسبت. اما السدر في القومة الرابعة فهو دائمًا للعموم.

السدر في صلاة الصباح: الأول هو دائبًا للعموم، والثاني هو للتوبة في ايام الاثنين والثلاثاء والخميس، وهو لوالدة الآله في يوم الاربعاء، وللصليب في يوم الجمعة، وللكهنة في يوم السبت.

السدر في صلاة الساعة الثالثة: هو للتوبة في ايام الاثنين والثلاثاء والخميس. وهو لوالدة الآله في يوم الاربعاء، وللصليب في يوم الحدة، وللكنة في يوم السبت.

السدر في صلاة الساعة السادسة : هو دائمًا للعموم .

السدر في صلاة الساعة التاسعة: هو دائمًا للموتى.

السدر في صلاة المساء: السدر الأول هو دائمًا للعموم ، والسدر الثاني حو للتربة في ايام الاثني والشادياء والخوص ، وسر لرالمة الله في يوم الاربعاء . وللشهداء في يوم الجمعة ، وللموتى في يوم السبت . السدر في صلاة السوتار: هو دائمًا للتوبة .

### ثانياً: الحانه

ثانياً: الحانه

ان لحن الليل والساعات الثالثة والسادسة والتاسعة تتبع لحن الاحد، فتتبدل وتتغير بحسب خضوعها للالحان الثانية. اما الباقي فهي هي على مدار الاسبوع، فلحن مساء يومي الاثنين والثلاثاء هو السادس. ولحن صباح يوم الاثنين هو الثاني، ولحن صباح يوم الثلاثاء هو الثامن، ولحن مساء وصباح يوم الاربعاء هو السابع، ولحن مساء يوم الخميس هو الخامس، ولحن صباح يوم الخميس هو الاول، ولحن مساء يومي الجمعة والسبت هو الثامن، ولحن صباح يوم الجمعة هو السادس. ولحن صباح يوم السادس، ولحن صباح يوم السبت هو الثامن، اما لحن الستار فيتبع صلاة المساء. وترتل هذه الصلوات في الخورس بين فوجين او جوقين بالتناوب.

### ، الفناقيث - هديماً الآحاد على مدار السنة

الفنقيث لفيظة سريانية يعني اللوح أو المجلد ، وتحتوي على الصلوات القانونية لأيام الاحاد والاعياد على مدار السنة ، وصوم الكبير واسبوع الألام . وجامع هذه الفناقيث ومرتبها ومنسقها هو مار يعقوب الرهاوي ٢٠٨ + والثابت انه الف طقوس آحاد القيامة ثمانية نعاد تلاوتها ثلاثاً ، ثم ضم اليها الربان يشوع السبيريني ١٤٩٢ + سنة عشر فرضا كما مر ذكره . ويمكننا تقسيم هذه الفناقيث إلى أربع مجموعات : المجموعة الأولى : فناقيث الأحاد على مدار السنة بدءا من أحد تقديس البيعة . وهذا الاحد يكون أما الاحد الاخير من شهر تشرين الاول إذا البيعة . وهذا الاحد الاحد الاول من شهر تشرين الثاني وفيه تبتدىء السنة الكنسية في الطقس السرياني : وكالآتي :

١ \_ أحد تقديس الكنيسة(١) : ولحنه الأول .

٢ \_ أحد تجديد الكنيسة : ولحنه الثاني .

٣ ـ أحد بشارة زكريا بمولد يوحنا المعمدان ، وخنه الثالث .

<sup>(</sup>۱) أما بحسب الطقس الشرقي ، فالاحد الاول يسمى أحد تجديد الكيسة ، والثاني والثالث تقديس الكنيسة ، والرابع بشارة زكريا ، والخامس بشارة العذراء ، والسادس زيارة العذراء والسابع ميلاد يوحنا ، والثامن وحي يوسف .

- ٤ ـ أحد بشارة العذراء بميلاد المسيح ، ولحنه الرابع .
- ٥ ـ أحد زيارة العذراء لاليصابات نسيتها ، ولحنه الخامس .
  - ٦ أحد ميلاد يوحنا المعمدان ، ولحنه السادس .
    - ٧ أحد الظهور ليوسف ، ولحنه السابع
      - ٨ أحد قبل الميلاد ، ولحنه الثامن .

ويفصل ما بين عيد الميلاد وعيد الغطاس احد أو احدان وعلى الاغلب احد واحد .

١ - الاحد الثاني بعد عيد الميلاد ، ولحنه الأول .

٣ - الاحد الأول بعد عيد الدنح ، ولحنه الأول .

٣ - الاحد الثاني بعد عيد الدنح ، لحنه الثاني .

£ - الأحد الثالث بعد عيد الدنع، وخنه الثالث .

٥ - الاحد الرابع بعد عيد الدنع ، ولحنه الرابع .

٦ - الاحد الخامس بعد عيد الدنح ، ولحنه الخامس .

٧ - الأحد السادس بعد عيد الدنح ، ولحنه السادس ، وهو الاحد قبل صوم نينوى .

٨ - أحد الكهنة (١) ، ولحنه السابع .

<sup>(</sup>١) في الطلقس الشرقي ، الاحاد التي تني عيد الدنح هي تهانية . ويعقبها آحاد الصوم أما تذكار الكهنة فهـ و الجمعة التالية صوم نينوى ، وتحصص الجمعة التالية بعدها لتذكار الموتى الغرباء ، والجمعة الثالثة وهي السابقة الصوم لجميع الموتى المؤمنين .

٩ - احد الموتى ، ولحنه الثامن .

ملاحظة : إن الفروض التي تلي عيد الدنح هي خمسة أو ستة . وبعدها احدان للكهنة ثم للموتى ، ثم آحاد الصوم وكالآتي .

١ ـ احد قانا الجليل ، ولحنه ، الاول .

٢ ـ احد شفاء الابرص ، ولحنه الثاني .

٣ \_ احد شفاء المخلع ، ولحنه الثالث .

٤ \_ احد شفاء ابنة الامرأة الكنعائية ، ولحنه الرابع .

٥ \_ احد السامري الصالح ، ولحنه الخامس .

7 - أحد الاعمى ، ولحنه السادس.

٧ ـ أحد الشعانين ، ولحنه السابع : ويلى ذلك .

أحد القيامة: لحنه مساءً والقومة الأولى من الليل ، الثامن . ومن القومة الثانية من الليل وما بعدها ، لحنه الاول . تم يليه الاحد الجديد ، ولحنه مساء والقومة الاولى من الليل ، الثامن ، ومن القومة الثانية وما بعدها لحنه يكون الاول . ثم يلي ذلك : آحاد القيامة وهي أربعة وعشرون طقساً أو فرضاً ، تتلى من عيد القيامة حتى عيد الصليب ، والحانها بالترتيب من الأول إلى الثامن .

ويلي عيد الصليب ثمانية فروض عامـة لذكرى أعمال السيد المسيح ، ومديح العذراء ، والقديسين ، وذكر الموتى ، تتلى في الأحاد التي تلي عيد الصليب إلى تقديس البعة . أما ترتيب الالحان ، فالاحد

الذي يلي عيد الصليب يكون لحنه الاول وبعده الثاني وهكذا (۱) . المجموعة الثانية : فناقيث الاعياد السيدية ، واعياد القديسين . وحيث إن الاعباد بعضها ثابتة وبعضها متحولة فسوف نشير إلى ذلك أيضاً .

أولا: الاعباد السيدية المارانية: عدا آحاد الشعانين والقيامة والعنصرة

يظهر من هذا التقسيم الرائع للآحاد على مدار السنة ، ان الطقس السرياني يجسد حياة السيد المسيح خطوة فخطوة بدءاً من البشارة وحتى الصعود الى الساء .

لاشك ان حياة السيد المسيح هو الانموذج الاعلى للحياة الروحية ، والمثل الاسمى للانسان الكامل ، اتخذ منها الرسل والقديسون مخططاً لسلوكهم ، وجعلوها عنواناً لحياتهم ، وقد افرغ المؤلفون كنانة جهدهم في تنسيقها وتنظيمها ، وقدم لها الفنانون والرسامون روائع فنهم وخيالهم .

ومن الجهود الجبارة التي بذلت في محاولة رسم هذه الصورة ، ما انفردت به الطقوس السريانية من تنظيم لفروض الصلوات ، وتنسيق سائر اجزاء حياة المسيح بمنتهى الروعة والجهال لقد قسم علماء الكتاب المقدسة حياة المسيح الى ثلاث مراحل رئيسة :

المرحلة الاولى: التي اطلقت عليها انجيل الطفولة او الاعمال التمهيدية ، وتبتدى بالبشارة وتنتهي في سكناه في الناصرة مت ٢ : ٢٣ ويشير الطقس الى هذه المرحلة من احد تقديس الكنيسة الواقع في اواخر تشرين الاول ، او اوائل تشرين الثاني وحتى الاحد الذي ماقبل عيد الدنح .

والمرحلة الثانية : ويطلق عليها حياة المسيح العلنية وهي قسمان :

1 - القسم الاستعدادي ، ويبتدى ، بمناداة يوحنا المعمدان ، والعهاد ، والصوم الاربعيني والتجارب الثلاث ، وانتخاب التلاميذ الاولين ، ويشير الطقس الى هذا القسم من عيد الدنح وحتى بدء الصوم الكبر .

٢ ـ القسم العملي ، ويبتدىء بأول اعجوبة عملها يسوع في قانا الجليل ويتنهي بدخوله الى اورشليم . ويشير الطقس الى هذا القسم من الاحد الاول للصوم الكبير وحتى احد السعانين .

والمرحلة الثالثة : وتبتدى، من دخوله الى اورشليم وحتى صعوده الى السياء . ويشير الطقس الى هذه المرحلة من اول اسبوع الألام الذي يبدأ الأثنين وحتى عيد الصليب الواقع في ١٤ ايلول .

وبعد عيد الصليب تذكر الكنيسة ، انقضاء العالم ، ومجىء المسيح الثاني ، والقيامة العامة ، والدنيوية ، والعقاب والثواب وذلك حتى أحد تقديس البيعة .

التي مر ذكرها فهنالك سبعة أعياد الخرى وهي ١ ـ عبد الميلاد ، الواقع في ٢ كانون في ٢٥ كانون الأول ، لحنه الأول . ٢ ـ عيد الحتانة ، الواقع في ١ كانون الثاني ، لحنه الثامن . ٢ ـ العباد او الدنح ، الواقع في ١ كانون الثاني . ولحنه الثاني . ٤ ـ دخول المسيح إلى الهيكل ، الواقع في ٢ شباط ، ولحنه الثالث . ٥ ـ الصعود ، متنقل ، ولحنه الخامس . ٦ ـ التجلي ، الواقع في ٢ آب ، ولحنه السادس . ٧ ـ الصليب ، الواقع في ١٤ ايلول ، ولحنه الثامن .

ثانياً: أعياد السيادة العذارء سبعة وهي:

١ ـ عيد على الزرع ، الواقع في ١٥ كانون الثاني ، لحنه الأول .

٢ ـ البشارة ، الواقع في ٢٥ آذار ١١ ، ولحنه الرابع

٣ ـ بركة السنابل ، الواقع ١٥ ايار، لحنه الأول .

٤ ـ اول كنيسة بنيت على اسم العذراء ، الواقع ١٥ حزيران ، لحنه الأول .

٥ - الانتقال ، الواقع في ١٥ آب ، لحد السابع .

٢- الولادة ، الواقع في ٨ ايلول ، لحنه الأول.

٧ ـ التهنئة ، الواقع في ٢٦ كانون الأول ، لحنه الأول .

<sup>(</sup>١) ربها يقع في الصوم الكبير أو حتى في اسبوع الآلام ، حينذاك يجب القداس فيه ولو وقع في جمعة الصلبوت لانه أصل الاعياد واولها .

#### أما أعياد القديسين العامة والثابتة فهي :

١ ـ ماريوحنا المعمدان ، الواقع في ٧ كانون الثاني ، لحنه الثامن . ٧ كانون الثاني ، لحنه الثاني . لم

٢ ـ مار اسطيفانس رئيس الشهامسة ، الواقع في ٨ كانون الثاني ، لحنه الثامن .

٣ ـ مار برصوم رئيس النساك ، الواقع في ٣ شباط ، لحنه الثامن .

٤ - الاربعون شهيد في سبسطية ، الواقع في ٩ آذار ، لحنه الثامن .

٥ ـ مار جرجس الشهيد ، الواقع في ٢٣ نيسان ، وفي كنائس العراق ٢٤ منه ، لحنه الثامن .

٣ - عيد الرسولين بطرس وبولس ، الواقع في ٢٩ -عزيران ، لحنه الخاص .

٧ ـ مار توما الرسول ، الواقع في ٣ تموز ، لحنه الثامن .

٨ ـ مار قرياقس وامه يوليطي الشهيدين ، الواقع في ١٥ تموز ، لحنه الثامن .

أو مارجنام واخته ساره ورفقاؤه الشهداء الأربعون الواقع في ١٠
 كانون الأول ، لحنه الثامن .

١٠ - قتل الاطفال الشهداء ، الواقع في ٢٧ كانون الأول ، لحنه الثامن .

١١) ال كلمانس العماق في الحديد السامع حدم يسوى تحتفل بتدكار ما اعماطيس النوراني البطريرك ، وهو حديث الوضع .

#### الاعياد المتنقلة أو المتحولة:

- أ مارسويريوس البطريرك ، الخميس بعد صوم نينوى ، لحنه الثامن .
- ٣ يـ مار افرام الملفان ، ومار ثاودورس الشهيد ، في السبت الأول من الصوم الكير ، لحنه النام
- ٣- ارتفاع الصليب وابجر الملك ، في الاربعاء الذي هو منتصف الصوم الاربعيني ، لحنه الثامن .
- الأعياد الخاصة ببعض الأبرشيات والكنائس، ولحنها الثامن على الاطلاق.
  - ؛ مار احو دامه الشهيد ، خاص بكنائس العراق ، يقع في ٢ آب .
  - ٢ ـ مار متى الناسك ، خاص بكنائس العراق ، يقع في ١٨ ايلول .
- ٣ ـ مار سرجيس وباخوس ، الواقع في ٧ تشرين الأول ، خاص في سوريا والقدس .
- ألقوب المقطع ، الواقع في ٢٧ تشرين الثاني ، خاص في سورية والقدس والعراق .
- عـ ماريعقوب السروجي الملفان ، الواقع في ٢٩ تشرين الثاني ، خاص في القدس وسورية .
  - ٣ ـ القديسة بربارة ، الواقع في ٤ كانون الأول . (عام)
- ٧ ـ مار انطونيوس ابو الرهبان ، الواقع ١٨ كانون الثاني ، خاص في

القدس وسوريا.

٨ - مار ايليا النبي ، الواقع في ٢٠ تموز ، خاص في القدس وسورية .

٩ ـ مار مرقس الانجيلي ، الواقع في ٢٥ نيسان ، خاص بالقدس .

١٠ ـ ماريوحنا الانجيلي ، الواقع في ٨ أيار ، خاص بالقدس .

١١ ـ مار ادى ومار آباي ، الواقع في ١ تشرين الأول ، خاص في ابرشيتي ماردين وطورعبدين .

١٢ ـ مار اسيا ومار اشعيا ، الواقع في ١٥ تشرين الأول ، خاص في ابرشيتي ماردين وطور عبدين .

١٣ ـ مار ملكي ، الواقع في ١ ايلول ، خاص في ابرشيتي ماردين وطور عبدين .

12 ـ مار ديميط ، الواقع في ٢٤ ايلول ، خاص في ابرشيتي ماردين وطور عبدين .

10 ـ مار اوكين ، ومار جبرائيل القرتميني ، ومار ابراهيم ، في طور عبدين ـ تركيا

17 ـ مار ميخائيل الناسك ، الواقع في ١ أيار ، خاص في ماردين ـ تركيا .

١٧ - مار اهرون الناسك ، في مدينة العزيز - تركيا .

١٨ ـ مار قوما الناسك ، خاص في ديار بكر ـ تركيا .

١٩ ـ مار فيلكسينوس المنبجي ، خاص في مذيات . تركيا

- ٧٠ ـ مار يعقوب النصيبيني ، الواقع في ١٢ أيار ، خاص بالقامشلي ـ سوريا .
  - ٧١ ـ ماراسيا الحكيم ، خاص في الدرباسية ـ سوريا .
- ۲۲ ـ مار يوليان الناسك ، الواقع ۹ أيلول ، خاص بابرشية حمص وحماه .
- ٢٣ ـ مار موسى الحبشي ، الواقع في ١٤ ايلول ، خاص في ابرشية مص وهماه .
- ٢٤ ـ مار دانيال الناسك ، الواقع في ٢٠ تشرين الأول خاص في برطلي
   ـ العراق .
- ٥٧ ـ القديسة شموني ، الواقع في ١٥ تشرين الأول في العراق ، وفي ٨ أيار في ماردين .
- وقد جعل مجمع حص الأول المنعقد سنة ١٩٣٣ أكثر هذه الاعياد تذكارات إلا في كنائسها المحلية .

المجموعة الثالثة: فناقيث الاصوام، وهي ثلاثة:

أولا: صوم الميلاد بحسب الطقس الشرقي ، ويعرف بالسبّار أي التبشير ويتضمن وصف التجسد الآلهي . من ١ كانون الأول وحتى ٥٦ منه

ثانيا: صوم نينوى من يوم الاثنين وحتى ليلة الخميس. ويتلى صباحاً وظهراً ومساء لمدة ثلاثة أيام وكان قديهًا ستة أيام.

ثالثاً: الصيام الاربعيني اليومية ، من الاحد الأول الذي يعرف بقانا الجليل إلى الاحد السابع وهو عيد الشعانين . وفي هذه الايام تتلى الصلاة ثلاثا في النهار صاحاً وظهرا ومساء ، ما خلا الآحاد والسبوت . والحان صومي الكبير ونينوى ، القومات الليلية بحسب ترتيب الالحان الاسبوعي ، وما تبقى من الصلوات تقال بدون ذلك .

المجموعة الرابعة: فناقيث اسبوعي الآلام والبياض.

أولا اسبوع الآلام: وذلك بدءا من ليلة الاثنين حتى الساعة التاسعة من سبت البشائر، وله الحانه الخاصة.

ثانياً: اسبوع البياض ويلي أحد القيامة ، من الاثنين وحتى السبت ، والالحان بالترتيب من الأول وحتى السادس .

تحليل محتويات الفناقيث بحسب الطقس الغربي (١) مالاة المساء بها المواصد المساء الماء الماء

بعد اداء صلاة قومة الساعة التاسعة كالمعتاد ، تبدأ صلاة المساء بالتقاديس الثلاثة والصلاة الربية ثم :

مع حمل: المجدلة.

و الابتداء .

معامر وما: المزمور ١٥١ « ارحمني ياالله كعظيم رحمتك » الخ

عنیان ، مؤلف من أربعة أبیات

مدام عومم ومساه مته المراسير ١٤٠ ١ دعوتك يارب

استجب » ثم ۱۱۱ و۱۱۱ و۱۱۱ .

بحنيا : عنيان ، مؤلف من بضعة أبيات .

e; our , piecel. M. Maily cond. outil.

فروميون ، صلاة البخور ، السدر

ملا ، ومعم نشيد المساء مؤلف من أربعة أبيات.

والعطر العطر .

علا امن با: نشيد آخر ، مؤلف من أربعة أبيات

المورك : الهلال والفتكام . و و على موا

مع على : مع السكوت .

امع من الانجيل المقدس.

عدمكم : ايات من المزامير للموتى . و حدم ا

حددا: ملحق.

ملا : نشيد مؤلف من بيتين .

حدما : طلبة . ثم التقاديس الثلاثة باللحن الطقسي .

صلاة السوتار مالاة السوتار مالاة السوتار

تؤدى كالعادة ، ويضاف اليها تشمشت الكهنة بعد تشمشت العذراء والقديسين .

(٣)

صلاة الليل الم

تبدأ بالتقاديس الثلاثة والصلاة الربية كالعادة: ثم

طلعة لل: صلاة النهوض . و للم

مع حمد إ: المجدلة .

احير مدت و مدد على العظ ياربنا رفادنا الخ متام: على، هت ، هت المزاسر ١٢٢ و١١٨ و١١٦ . هدد عن معمل و الله القومة أو الرتبة الاولى من الليل

ملا: نشید ، بلحن خاص معین .

على الله على الالحان التهانية ، يليه تشيد آخر مؤلفان من أربعة أبيات .

محرو حد إ: مداريش تتصدر بحمدا الردة تتألف من بضعة أبيات .

حلما: طلة .

معالى القومة أو الرتبة الثانية من الليل و محال المرافي و المروبيون والسدر . تم كالقومة الاولى محال معالى المرافية الثالثة من الليل . تؤخذ من الاشحيم ، القومة الثالثة من ليلة الاربعاء الخاصة بالموتى ، وتجري كالعادة حتى التسبحة الملائكية . انها يحل محل رتبة القديس تستسعمومية العذراء ، والقديسين ، والموتى ثم طلبة عمومية .

# ملاة الصباح المحال على و الماء

بعد التسبحة الملائكية ، والتقديسات الثلاث ، والصلاة الربانية :

مع حدا : المجدلة

م و معمة ولم: صلاة الابتداء

صلام و بعل : المزمور ١٥

مدال : عنيان . مؤلف من بضعة أبيات

صام : و على: المزمور ٦٢ ، الحي انت الهي وأنا اتوق البك ، .

حلما : عنيان مؤلف من عدة أبيات .

صام ومن : المزمور ١٩ ١١ السموات تحدث بسجد الله والقلك يخبر

بعمل یدیه ».

عنيان : مؤلف من بضعة أبيات . حدد

ملام ع ي : المزمور ٩٦ « سبحوا الرب تسبحة جديدة » .

حدد : عنيان مؤلف من بضعة أبيات .

مده و حا: تسبحة العذراء « تعظم نفسي الرب » .

في التعاظيم . وهم و المات التعاظيم .

معام عن المزمور ١١٣ « المجد لباري النور سبحوا يا عبيد الرب ».

مدا : عنيان مؤلف من بضعة ابيات .

مع معافي: التطويبات الانجيلية مت ٥:١-١٢

حددا : عنيان مؤلف من بضعة أبيات . ثم ،

عدد ما المحد والكرامة والسجود الع ما مدة العدول، هذه معمر المعادة المحور، عنه معمر المعادة المحور، السدر.

علاج رقم أ: نشيد الصباح ، يتالف من اربعة ابيان رنجري على الالحان الثمانية .

العطر . العطر .

ملا امن ان نشيد اخر عاثل لما قبله .

المادل الفنكام . و في عدا

معمر حدا : مع السكوت ، ثم الانجيل المقدس و الايكم

المعملي مه ا: تشمشت عمومية : نجري على الالحان النهائية .

حدما ا: طلبة . ثم التقاديس الثلاثة باللحن الطقسي .

. 0 \_

### صلاة الساعة الثالثة محمال علام تعدم

بعد التقاديس الثلاثة والصلاة الربانية: ورقع معمة إ: فروميون والسدر.

ملا : نشيد مؤلف من بيتين يجري على الألحان الثمانية .

حدما : طلبة ، على الالحان الثمانية .

-7-

#### صلاة الساعة السادسة

### wa hagllad

ما : نشيد مؤلف من أربعة أبيات عمومية تجري على الألحان الثانية .

حدا : طلبة عمومية تجري على الالحان الثبانية . حدا المداوعها هذه فكرة عامة اجمالية عن محتويات الفناقيث في سائر فروعها وأنواعها ، وتكاد تكون متقاربة كلها ، إنها فنقيث الآلام هو فنقيث كبير يفوق سائر الفناقيث باسهابه وتوفره على صنوف المداريش وخاصة لقومتي الليل . وفي يومي خميس الفصح والجمعة العظيمة تكون صلاة الليل

اربعاً وخمس قومات.

### تحليل الفنقيث الشرقي (( فكرة عامة ))

(ملخصة عن كتاب الكنوز للمطران يعقوب البرطلي ١٢٤١ +)

صلاة الساء

بعد اداء قومة صلاة الساعة التاسعة ، وتلاوة الصلاة الفرضية تبدأ صلاة المساء ١٠٠٠ . وهما : حدد

و الابتداء .

حصمال محسم ا صحب ان جموع الملائكة في السماء وزه مع دنما ومذلاط مامحس حممدا

تسبح في يوم قيامتك أيها المسيح مخلصاً: الخ ثم يليه متصالا

صام: وصم المزمور ١٠٤ حزدت لكمن المدام ودومها باركي يا نفسي الرب الدهام و على ١٠١٠ م ١٥٥١ و ايارب اللي قد عظمت (١)جداً ، ومجداً وجلالا لبست الخ .

(٢) يذكر ذلك بخلق العالم ، وعلى الراحة التي اعطانا اياها الله ، ولنشكره دائها من أجل ذلك .

<sup>(</sup>١) في عيد القيامة يقال « بقيامتك » وفي عيد الميلاد يقال « بسيلادك » وهكدا . ونسم هذه المسحة إلى عبادة الملائكة الذين لايفترون عن التسبيح ، معظمين سر التجسد الالهي .

نم:

محام : مه على : مزمور قوقليون يناسب موضوع الاحد أو العيد . بلحن طقسي خاص

معزد الله الحان . كوراخ مؤلف من عدة أبيات يجري على ثهانية الحان . معزم : على معزا ، ١١٦ ، ١١٨ ، ١٤١ ، ١٤١ ، ١١٨ ، ١٢١ ، ١١٨ ، ١١٨ ، ١٤١ ، ١١٨ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١١٨ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ،

حنيا وصووعا عنيان ومداريش

فن محمد معرف الفروسيون . صلاة البخور " ، السدر " .

قاع و عذ معا . تعصم ملم: ابيات البخور علم الا و حقومها . العطر الا

<sup>(</sup>١) إلى نهاية هذا المزمور ، تشير هذه الصلوات ، إلى القرابين الموسوية التي كانت تقدم مساءً .

<sup>(</sup>٢) إلى نهاية صلاة البخور تشير هذه الصلوات إلى العهد القديم ككل.

<sup>(</sup>٣) من صلاة السدر وإلى اخر صلاة المساء نشير إلى العهد الجديد ، وإن السدر خاصة يشير إلى البيان الذي أصدره يسوع الملك ، يتلوه الكاهن الذي هو كاتب أو أمين سر يسوع الملك .

<sup>(</sup>٤) يشير إلى طواف المسيح في العالم ونشر رسالته بين الناس.

مرزحا: مداريش مداري مداري

لعه م معنى . ركه: لنقف حسنا \_ الصلاة مه معنى . والانجير المحمد معنى المعالات والفشكاء \_ والانجير المحمد معنى الشارقة على احد الاخان الثانية بحسب الطقس .

صلاة السوتار مثل الطقس الغربي مثل الطقس الغربي مثل المرابي ال

ملاة الليل

تتألف صلاة الليل من ثلاث قومات وأحياناً أربع في بعض

<sup>(</sup>١) تشير إلى مقارنة العهد الجديد بالقديم.

الاعياد ، وكم قلنا تتميز بالاسهاب ، وكثرة المزامير ، والمداريش ، والقالات واسلوب هذه الصلاة يختلف عن نظامها في الطقس الغربي من ذلك :

أولا: يشتمل الطقس الغربي في هذه الصلاة على قومتين ، أما القومة الثالثة فتوّخذ من الاسحيم ، أما الطقس الشرقي ففيه صلوات لكل القومات .

ثانياً: بعد القومة الثالثة وملحقاتها ، يرتّل في الطقس الغربي قوقليونا عاما ثم تقال تسبحة الملائكة . أما في الطقس الشرقي فيعقب القومة الثالثة صلاة البخور ، يليها نشيد مؤلف س عدة أبيات ثم تقال التسبحة .

ثالثاً: يلحق بالباعوث في الطقس الشرقي ميمر مسهب لمار يعقوب السروجي او لمار افرام أحيانا يسمّى « عمد مدا » المديح وله لحنه الخاص.

( \( \x)

## ملاة الصباح ا ا م و الما

وهذه أيضاً مثل الطقس الغربي انها تختلف في أمور منها: أولا: تشتمل معظم مقاطع هذه الصلاة في الطقس الشرقي على قوانين يونانية منقولة إلى السربانية كما علمنا ، بينها مشتملاتها في الطقس الغربي هي عنيانات .

ثانياً: بدلا من المزامير الواردة في هذه الصلاة في الطقس الغربي فإن الصلاة هذه في الطقس الشرق تشتمل على تسبحات العهد القديم. بدءا بتسبحة موسى مهاره لي وطهما وتشير هذه التسبحة ، إلى أننا صعدنا انساناً جديداً من جرن المعمودية كما انتشل موسى من الماء وعاش حياة جديدة فتسبحة حنة أم صموئيل الموسومة بـ و هي حد اشارة إلى حنة العاقر التي فتح الله رحمها فولدت صموئيل. هكذا الرب ابعد الكنيسة عن العقم والمحل، واعطاها بنين كثيرين ، واثمار التسابيح والتمجيد . فتسبحة حبقوق الموسومة بـ منما حنه تشير إلى أن الله لا يقطع مراحمه عن البشر بل يسمعهم دائمًا . مثلها سمع إلى حبقوق النبي . فتسبحة اشعباء الموسومة وحالما دوم فيها نشكر الله الذي انقذنا من ظلمة ليل هذا العالم واعطانا نوراً لنرتل تسبحة جديدة . فتسبحة يونان الموسومة محمم لمعماتشير إني قيامة الرب من القبر بعد موته بثلاثة أيام . وكما ان يونان دعا الرب في بطن الحوت وانقذه ، وهكذا يخلص شعبه من الموت إذا دعاه . فتسبحة فتيان بابل الموسومة بلحقيم ا و التي تشير إلى ظهور الوب في وسط الاتون البابلية المتقدة ، وكسر قوة الحرارة ، هكذا ان الرب إذا ماحل بين شعبه يكسر حدة الشهوات والخطيئة ، فتسبحة منسى الموسومة بلحق و معاالذي اخطا كثيرا ، انها تبعث فينا رجاء كبيراً ، وتبعث فينا شجاعة ، لنقهر الشيطان بالتوبة لان الله لا يريد موت الخاطىء واخيرا تسبحة العذراء الموسومة معنزها للعن لتظير الكنيسة انها تقوم مقام العذراء مريم فهي تسبح الرب بلا انقطاع وتعظّمه ، وتبجّل سر الفداء العظيم . ويقول مار سويريوس الانطاكي يضاف إلى هذه التسبحات ، تسبحة زكريا الكاهن أيضاً ليظهر أن الانبياء أيضا يتبعون الكنيسة المسيحية . ثم يلي ذلك المزامير ١٤٨ و١٥٥ فالتطويبات العشر .

وبعد ان يشرح العلامة البرطلي معاني هذه التسبحات كما سبق: يردف قائلا « ان جميع هذه التسبحات مبنية على مزامير النبي داود ، حتى ان تسابيح الملائكة بالذات هي مستمدة من روح هذه المزامير ، فإن تسبحة الملائكة في تمجيد مولود بيت لحم « المجد لله في العلى » هي تسبحة داود نفسها « سبحوا الرب في السماء ، سبحوه في الاعالي » .

أما صلوات الساعة الثالثة ، والسادسة فهي شبيهة بالطقس الغربي .

هذا تحليل عام للصلوات القانونية في الفناقيث الشرقية ، ولا مجال هنا لنتناول تفاصيل كل ما جاء بها سنيا فناقيث الاصوام والألام ، لان ذلك يحتاج إلى دراسة مستقلة كافية .

ونجد في طقس المشرق في الصوم الكبير وبعد كل قومة من اسبوع الآلا قصدة المحمد المالية الله في المالية الله في المالية تسمى بالسريانية «المريانية المريانية ، ونستطيع ان نعطي كلمة يعتبر ضربا من اضرب الثقافة السريانية ، ونستطيع ان نعطي كلمة اخرى للترجام هي « الكرازة » في المريانية ، وهاتان اللفظتان يقابلها اليوم كلمة « الموعظة » أو « الوعظ » .

وفي تاريخ الادب السرياني نخبة من العلماء لهم تراجم رائعة كالقديس السروجي ٢٦٠ + وايوانيس الداري ٢٦٠ + وموسى بن كيفا ٢٠٢ + وابن الصليبي ١١٧١ + وفي القرن الثاني عشر ظهرت نخبة اخرى وضعت التراجم باللغة العربية الفصحى امثال البطريرك ابن المدنى ١٢٦٣ + وابن العرى ١٢٨٦ + .

## الحوسايات

حوساي لفظة سريانية من من أي صلاة الاستغفار ، وهي جزء من الصلوات القانونية ، تتخلل الاشحيم والفناقيث كما رأيت ، وهي أدعية منشورة وعلى قسمين ، يسمى الاول فن من أي المقدمة وهي نبذة يسيرة . ويقال للثاني من أل الصف وهو الجزء المهم ويراد به النص يتقدم الجزءين للمساء والصباح صلاة الابتداء

وحدة للصبح وواحدة للساعة الثالثة .

إن مستنبط الحوسايات والسدرات هو يوحنا الثاني بطريرك انطاكية المسمى بابي السدرات ١٤٨٠ + ونسج الملافنة على منواله فأجادوا في تصنيفها حتى بلغت حد الكثرة ، وبلغ عدد المؤلفين أكثر من أربعين على مختلف المستويات العلمية ، من ابرزهم ماروثا مفريان تكريت على مختلف المستويات العلمية ، من ابرزهم ماروثا مفريان تكريت العلمية بن كيفا ٢٠٩٠ + سعيد بن الصابوني ١٠٩٥ + نعته ابن العبري بصاحب السدرات ، وقد خلعت الفصاحة زخرفها على العبري بصاحب السدرات ، وقد خلعت الفصاحة زخرفها على سدراته . ابن صليبي ١١٧١ + . ميخائيل الكبير ١١٩٩ + يوحنا بن العدني ١١٧٠ + ابو نصر البرطلي وغيرهم وهم كثر .

# طقس الاعياد الحافلة

المعذعذان كتاب خاص لحفلات الاعياد الكبرى ، ويلحق بطقوس الصلوات القانونية . ويقترن بالطواف في الكنيسة غالبا .

### ينطوي على ما يلي:

طقس عيد الميلاد: تبتدىء الدورة في خلال القداس بعد تشمشت والدة الاله والقديسين. وفي وسط الكنيسة يقولون تسبحة الملائكة « المجد لله في العلى » وعند البدء بها يضرمون ناراً يدورون حولها. ثانياً : طقس عيد دخول المسبح الى الحيكل ، ويسمى طفس تجيك الشموع : في اثناء صلاة مساء العيد توضع شموع امام الانجيل فوق كرسي مغطى بمنديل . وفي نهاية تشمشت العذراء يقف الاكليروس حول الكرسي ، ويتلون صلاة تبريك الشموع ، وفي الطواف صباحا خلال القداس يحمل رئيس الكهنة الصليب على ذراعيه وهو ملفوف بالمنديل .

ثالثا: طقس تبريك الماء في عبد الدنع: ينسب هذا الطقر الى مارسويريوس الانطاكي ضبطه وصححه مار يعقوب الرهاوي. وذكر

<sup>(</sup>١) اعتمدنا على اللؤلؤ المنشور، وطقس الأعياد الحافلة الذي اعده البطريرك يعقوب الثالث 19٧٨. وكتاب الكنوز ليعقوب البرطلي .

الرهاوي: أن الذي الفّ الصلاة الأولى لبركة الماء في الغطاس واولها وعظيم انت اللهم » هو فروقلس اسقف احدى ابرشيات جزيرة قبرس . فلها اطلع عليها مار ابيفانيوس مطران قبرس سنة ٤٠٤+ استحسنها وزاد عليها . وذكر ابن العبري في تعليق له على كتاب المعذعذان دونه في برطلي في ٣٠ كانون الأول ١٢٨٢ ، انه سمع الشهاس في الطقس الشرقي يتلو عند بركة الماء الصلاة المعينة لحلول الروح القدس ، فامتعض وصبر على القوم ثماني عشر سنة حتى اقتنع الاكليروس بخطأهم وجروا فيها مجرى الطقس الغربي . وقيل ان بطرس الثاني القصار الانطاكي ٨٨٤ + انشأ رتبة تبريك الماء .

يجب أن توضع في الخورس امام المذبح الاوسط مائدة مجلّلة بستار. وبعد القومة الثانية من الليل يستحضر شهاسان ماء في اناءين احدهما لقن مفتوح الفم وهو يشير الى معمودية يوحنا، والآخر قنينة موضوع في فمها صليب، وتشير الى معمودية المسيح وتغطى بمنديل ابيض. ويوضع الاناءان على المائدة المشار اليها اي القنينة داخل اللقن. وفي الطواف يزين رئيس الكهنة احد الشهامسة كالعروس، ويحمله قنينة الماء الآنفة الذكر، ويغطى رأسه بمنديل ابيض. ولدى وصول الموكب امام المذبح حيث اعدت المائدة والماء، يتناول رئيس الكهنة قنينة الماء من يد حاملها ويضعها في اللقن الموضوع على المائدة ويفتح فمها ثم يغطيها وحاملها مع اللقن بمنديل ابيض. وخلال تلاوة

طقس التبيك يهز الكاهن ثلاثا الآناء الذي يغطي الماء ويبارك برسم علامة الصليب مرات عديدة بحسب الطقس ، ثم يأخذ الكاهن قنينة الماء المبارك ويضع صليبا في فمها ويزيحها نحو الجهات الاربع وبعد ذلك يشخصون الى بيت المعمودية حيث يصب الكاهن ثلاث نقط من القنينة في الجرن على شكل الصليب على الجهات الاربع.

رابعاً: طقس المسامحة ، يارس يوم الاتنين مدخل الصوم الكبير . ولا يوجد دورة .

خاساً: طقس زياح الصليب، يارس يوم الاربعاء منتصف الصوم الاربعيني، يأتون بالصليب المقدس قبل صلاة مساء اليوم ذاته، ويضعونه فوق المنارة امام بناب المذبح قدام الانجيل، وفي صباح اليوم حين ينتهوذ من صلاة الصباح يحمل رئيس الكهنة أو الكاهن الصليب وآخر الانجيل ويقفون بانتظام نحو الشرق ويباشرون بالصلاة.

سادساً: طقس تبريك الاغصان في عيد الشعانين ، وقيل ان مؤلف هذا الطقس هو سعيد بن الصابوني مطران ملطية ١٠٩٥+ ويطوفون خارج الكنيسة بخلاف الدورات الاخرى التي تكون داخل الكنيسة فقط ، وذلك اشارة الى الجموع التي استقبلت المسيح خارج المدينة ، كما انها تشير الى مجيء المسيح الثاني .

بعد الانتهاء من صلاة الصباح تبدأ الدورة بحمل رئيس الكهنة اغصان الزيتون المربوطة شبه الصليب وفي وسط البيعة يباركها الكاهن .

سابعاً: طقس دورة النهيرة: أمام باب المذبح، وفي نهاية الدورة يتلون صلاة الطقس، وخلاله يجثون على الأرض أمام عتبة الباب ويقولون قوريليسون ويارب ارحمنا اربعين مرة ثم صلوات اخرى، ثم يتلو رئيس الكهنة أو الكاهن من الباب وبيده الصليب يقرع به الباب ثلاث مرات قائلا ثلاثا «على باب البراني » ثم يقول «يارب يارب افتح لنا » ثم يفتح الباب ويدخل الاكليروس.

ثامناً: طقس الغسل السري. يتم بعد الساعة التاسعة بحسب التوقيت الروماني، بعد ظهر خيس الاسرار، بجلس المستعدون للتغسيل على اثني عشر كرسيا، أمام المذبح، وكل منهم ماسك بيده شمعة مضيئة. ويوضع في الوسط لقان وابريق ماء. اما الذي يقوم برتبة الغسل سواء أكان رئيس كهنة ام كاهنا، فليجلس على كرسي محاذ للانجيل في الجهة الجنوبية، وعند البدء بهلال الانجيل ليجلس على الكرسي حتى يقول القارىء «وقام عن العشاء «عندئد يقف ويخلع ثيابه ويتزر بمنديل، ثم يصب ماء في مطهرة ويشرع الشامسة يرتلون، أما هو فيقوم بالغسل بدءا من الصغير وحتى الكبير وذلك من الجهة الجنوبية حتى يصل الى الشالية، فيغسل الرجل اليمنى لكل منهم ويمسحها بمنديل يكون متزرا به، ثم يرسم عليها بالزيت علامة الصليب ثم يقبلها وينتقل الى آخر. ولما يصل الى ماربطرس الرسول يقول له «تعال يا بطرس لكي اغسل لك قدميك «فيجيب بطرس» «أأنت يارب

تغسل رجلي ، لن تغسل رجلي ابدا » فيجيب « ان لم اغسلك فليس لك نصيب معي » فيجيب بطرس « يارب لا تغسل رجلي فقط بل يدي ورأسي ايضا » . وبعد قراءة الانجيل يقف جميع الذين اغتسلوا ، بينا احدهم الذي يمثل سمعان بطرس يقوم عن كرسيه ويغسل رجلي الذي غسل ارجلهم .

تاسعاً: طقس سجدة الصليب في جمعة الصلبوت ، بعد صارة الساعة الثالثة الرومانية تجرى الدورة ، ويكون رئيس الموكب حاملا الصليب على كتفه . ولما يصلون الى باب المذبح يعلقونه عريانا والى جانبه مروحتان ، ويضيئون شمعتين من جانبيه تمثلان اللصين اللذين صلبا مع ربنا. وفي اثناء قراءة انجيل الظهر ولما يصلون الى حيث قيل « فأنتهره رفيقه » تطفأ الشمعة الشمالية ، وفي اثناء قراءة انجيل الساعة التاسعة الرومانية وحين يقول « وانشق حجاب باب الهيكل من فوق إلى أسفل » يزاح الستار ، وبعد صلاة الساعة التاسعة يبدأون بسجدة الصليب حيث يدخل الاكليروس الى المذبح ويلبسون بدلاتهم ، ثم يأتون الى حيث وضع الصليب على المنارة ويبدأ الكاهن بافتتاح صلاة الطقس ، ثم الوعظ ، ثم التبخير امام الصليب ساجدين قائلين «عيد إلى النج النج النهاء السجدة عمل رئيس الكهنة الصليب على كتفه الشهالي ويدورون في الكنيسة كالعادة . ولما يصلون الى وسط الكنيسة يتجهون جميعا نحو المشرق مواصلين تلاوة

الطقس. ويزيحون الصليب. وبعد الزياح يحمل الصليب على الذراعين مثلها حمل جسد ربنا كالميت . ويأتون من الجهة الشمالية وهم يرتلون. ولما يصلون الى المذبح يأتون بلقان ويغسلون الصليب بهاء الورد ان وجد وإلا بهاء قراح. وهذا مثال لغسل يوسف ونيقوديموس جسد ربنا قبل ان دفناه . وبعد ان يغسلوا الصليب ويحنطوه يلفونه بكتان نقى مخصص للدفن ، ويضعون منديلا على رأسه ، ويربطون زنارا على حقويه ويدفنونه في مكان مخصص ومعروف ، ان وجد ، وإلا يدفنونه تحت مائدة الحياة ، بيد انه لا يجوز ان يقدم قربان يوم السبت على المائدة المدفون تحتها الصليب ، بل على مذبح آخر . ولما ينزلونه الى القبر فليضعوا رأسه نحو الجنوب ورجليه نحو الشمال ووجهه نحو الشرق وجنبه اليمين على الأرض ليكبس على طعنة الرمح ، وليغط القبر وليختم باختام الاعيان ، ولتوضع المروحتان على جانبيه ، وليضأ قنديل قدام القبر حتى يوم القيامة . وبعد ان ينهوا الصلاة ويدفنوا الصليب ، يأخذ المؤمنون من ماء الغسل ويشربونه قبل البركة. لان هذا الماء في ذلك اليوم هو اثمن من البركة . فيجب عليهم ان يحذروا لئلا يفيض منه على الارض. ثم يدفنوه. مواصلين تلاوة الطقس

عاشرا: طقس زياح احد القيامة العظيم ، قبل هلال الليل يدخل المذبح اثنان او ثلاثة من الكهنة وشهاس ليحمل المجمرة ، ويقيمون الصليب ، ويخلعون عنه ثياب الدفن ويزينونه بمنديل جميل ليزيح به .

وهم يتلون صلوات معينة ، ثم يختمون ويضعون الصليب فوق المنارة المام مائدة الحياة والى جانبيه مروحتين . وحوله شمعتين مضاءتين . وبعد صلاة الصباح يباشرون بطقس السلام ، وهم واقفون في المذبح وفي وسط الكنية ، ثم يليها الدورة ، ولما يصلون الى المكان المعد لزياح الصليب يكملون تلاوة الطقس . واخيرا يبارك رئيس الكهنة أو الكاهن الشعب بالصليب . ثم يدخلون المذبح ويعطون السلام لمائدة الحياة والصليب والانجيل والقبر المقدس وذخائر القديسين وبعضهم والعض ، ثم يباشرون باقامة الذبيعة .

الحادي عشر: طقس السجدة في يوم احد العنصرة . الرتبة الاولى : بعد زياح الاسرار يقف رئيس الكهنة عن يمين المذبح ويبدأ بالطقس تلاوة وخلال ذلك ينادي الشهاس بصوت عال قائلا « لنطلب من الرب جائين » فيجثو جميع الشعب على الارض بخوف ويطلب الرحمة ، بينها رئيس الكهنة أو الكاهن يتلو سرا امام المذبح صلاة معينة والشهامسة يقولون : قوريليسون . وبعد الانتهاء منها ينادي الشهاس بصوت عال يقولون : قوريليسون . وبعد الانتهاء منها ينادي الشهاس بصوت عال قائلا : « قوموا بقوة الله » عمد مد مد مد المدرس معينة الله » عمد المدرس معينة الله » والمدرس معينة الله » المدرس معينة الله » المدرس معينة الله » والمدرس معينة الله » المدرس معينة الله » والمدرس معينة الله » والمدرس معينة الله » المدرس معينة الله » عمد المدرس معينة الله » والمدرس معينة المدرس معينة المدرس معينة المدرس معينة المدرس معينة المدرس معينة الله والمدرس معينة اله « المدرس معينة المدرس م

وهنا يأخذ رئيس الكهنة أو الكاهن بيده ورق الجوز ويرش به من الماء على الترونس والشعب قائلا: « ليأت الروح القدس وليحل على كل واحد منكم » ما الم و معلما ألم ومحدا يُعمل في الربتين الاخريين الثانية والثالثة .

الخاعة : نختم هذا البحث بوصف نظام الدورة أو الطواف في الكنيسة : تبدأ الدورة على الاغلب أن وجد قداس ، أثناء القداس بعد نهاية تشمشت والدة الآله والقديسين . فبعد أن يلبس رئيس الكهنة والكهنة والشمامسة بدلاتهم القدسية يخرجون في جوقتين من باب المذبح الشالي ، ويتقدم الموكب الشهامسة الصغار وبيدهم شموع رمزا إلى الانبياء ثم الشامسة إلى المبشرين ، والقسوس إلى الرسل ، وإن وجد مطران هو يترأس الاحتفال ويكون حاملا صليباً بيمينه وعكازا ابويا بشاله . وإلا فيترأس أحد القسوس حاملًا صليباً بكلتا يديه . والانجيل الذي يحمله الشاس الانجيلي اشارة الى بشارة الحياة التي حملها الرسل إلى العالم . والبخور الذي يعطرونه يريدون به انهم يبيدون بالرائحة الذكية رائحة الخطية الخبيثة من العالم. ثم الصليب لأن الرب بعد أن اكمل عمل الخلاص رفع على الصليب وجذب الكل اليه ، يتقدم الصليب امام الاسقف لان اللواء يتقدم الملك ، وعند مجيء المسيح لدينونة العالمين . تتقدمه علامته وهو الصليب المقدس . ثم الاسقف الذي يمثل المسيح ، والمروحتان المرفرفتان تشيران الى الكروبين اللذين كانا يظللان المذبح ملوك اول ٦: ٢٣ وعند نهاية الدورة يصعد الاكليروس الى المذبح من حيث اتوا . ويزيح الاسقف الصليب المقدس الى الجهات الاربع لانتشار البشارة الانجيلية في اقطار العالم الاربعة . وفي كل جهة يتلو مقطوعة تتضمن تسابيح الاجواق العلوية .

والشامسة يرددون صلاة التقاديس الثلاثة وهي التي تبتدىء بـ « رحن والشامسة يرددون صلاة التقاديس الثلاثة وهي التي تبتدىء بـ « رحن وكثلاثا الله عديم المدن الله الذي تعبده الملائكة » .

ثم يبارك به الشعب على مثال الرب يوم صعوده اذ رفع يديه وبارك تلاميذه ( لوقا ٢٤ ـ ٢٥ ) .

هذا. وأن كل طقس يشتمل على اناشيد متعددة. وحوساية ، وقراءات من العهدين ، ويتسيز طقس تبريك الماء في الدنح بصلوات خاصة شبيهة بالليتورجية .

# ثالثاً ـ قراءات الكتاب المقدس توزيع القراءات على مدار السنة الكنسية :

اقتبس المسيحيون الاوائل طرق العبادة عن المجمع اليهودي وبخاصة القراءات الكتابية ، لقد كان اليهود يقراؤن اجزاء من اسفار موسى والانبياء والمزامير ومرتبة ترتيبا خاصا في كل يوم سبت . وهكذا فعلت الكنيسة الاولى اذ قسمت السنة بموجب الفصول والمواسم ، ثم رتبت القراءات بحسب تلك المناسبات . وكانت القراءات من الاناجيل وسفر الاعهال والرسائل البولسية ، والرسائل الجامعة واخيراً سفر الرؤيا . ولقد اطلقت على هذه القراءات التي جمعت معا في مخطوطة واحدة اسم « السنكسار » .

ولما كان للسريان حضارتهم المستقلة ، واساليبهم المعينة وطقسهم الخاص ، ولغتهم السريانية العريقة ، انفردوا بترتيب خاص وتنظيم معين . فقسم علماؤهم اسفار الكتاب القدس بعهديه فصولاً ، وعينوا منها قراءات يتلونها على مدار السنة الكنسية ابتداء من احد تجديد الكنيسة الواقع في أواخر تشرين الاول او اوائل الثاني . وذلك على نسق الترتيب الكنيي في الاحاد ، والاعياد ، والاصوام ، واسبوع الآلام ، وحف الاحياد الحافلة ، والرسامات الكهنوتية ، وخدمة الاسرار

المقدسة وبالأجمال كل المناسبات. وقد جاء تقسيمهم لهذه الفصول مطابقاً لموضوع الاحد والعيد والمناسبة بذوق ودقة وحكمة بالغة.

فخصصوا لكل من الأحاد والاعياد ثلاث قراءات من العهد القديم ثالثتها من اسفار النبوات ، وخمساً من العهد الجديد ، ثلاث منها من الانجيل والرابعة من اعهال الرسل او احدى الرسائل الجامعة والخامسة من رسائل مار بولس . اما اعياد الميلاد والقيامة والصوم الاربعيني واسبوع الآلام ولاعياد الحافلة وغيرها من المناسبات فرتبوا لها نظاماً خاصاً وكانت هذه القراءات تتلى بالسريانية وبعدئذ كتبت بالعربية فاقتصر على قرائتها بهذه اللغة ماعدا طور عبدين .

وكان تعيين فصول الانجيل التي تتلى في اسبوع الآلام في اواسط القرن التاسع على يد الراهب دانيال من دير بيت باتين تلميذ بنيامين مطران الرها ، وشاركه في عمله تلميذه الهمام الراهب اسحق ، كما عني البطريرك الانطاكي اثناسيوس الرابع المعروف بالصلحي ١٠٠٢ + فجمع وفصل قراءات العهدين .

وللسريان كتاب خاص لهذه القراءات يسمى « دليل القراءات » عني بنشره بالسطبع المثلث السرحمة مار فيليكسينوس يوحنا دولباني مطران ماردين عام ١٩٥٤، معتمداً على نسخ عديدة وقديمة في مكتبة البطريركية السريانية الارثوذكسية . بعد تصحيح وضبط .

وفي مكتبة المتحف البريطاني في لندن نسخة قديمة لهذه القراءات

المقدسة انجزت نساختها في حدود القرن العاشر الميلادي ، درسها وحققها زميل الاكاديمية البريطانية Buikitt \_ ٣٠٠٢ وطبعها في مطبعة جامعة اكسفورد في ٣١ كانون الثاني عام ١٩٢٣ في كتاب يقع في ٤٠ صفحة \_ حجم وسط \_ . سهاه .

The carty Syriac Lectionary تنظيم سرياني قديم لفصول الاسفار المقدسة (١).

#### كيفية قراءتها:

للسريان طريقتهم الخاصة بالنسبة لكيفية قراءتها ايضاً اخذاً عن مشاهير الآباء والملافئة .

يقرأ العهد القديم اولا ، ليشهد على صحة العهد الجديد ذلك ان العهد القديم يشير عن طريق الرموز والاسرار والاقوال الى تجسد المسيح وآلامه وصلبه وفداء البشرية بموته على الصليب .

ثم يقرأ العهد الجديد ليعلن ان ماقيل في العهد القديم كان صحيحا وقد تم واكمل فعلا.

وتتلى اسفار العهد الجديد كالتالي:

اولاً: قراءات من سفر الاعمال: تصدر القراءة بلفظة احبائي لان الرسل كانوا يتخذون المؤمنين كابناء احباء لهم ، فيلدونهم ميلاداً روحانياً

<sup>(</sup>۱) المجلة البطريركية - دمشق العدد ٣ عام ١٩٨١ السنة ١٩ مقالة للمطران اسحق ساكا: الطقوس السريانية في دراسات المستشرقين.

ثانياً بالمعمودية بالماء والروح كقول الكتاب عن السيد المسيح عندما اقتبل العماد من يوحنا المعمدان « هذا هو ابني الحبيب » ولان سفر الاعمال موجه الى الاحباء والاقارب.

يستمع المؤمنون الى قراءته جلوساً تماماً مثل العهد القديم ذلك ان العهد القديم وسفر الاعمال يتناولون احداثاً وقصصاً ، وان القصص التي تناولها سفر الاعمال تدور حول انتشار الكنيسة في فحر المسيحية ، والاستماع الى القصص من الانسب ان يكون المؤمن في حالة الجلوس . ثانياً : قراءات من رسائل مار بولس : تنصدر القراءة بلفظة اخوتي لتوجيه الرسالة الى القراء . ولكثرة تواضع الرسول بولس يعادل نفسه بالذين تتلمذوا على يديه فيدعوهم اخوة له . وهو القائل « كنت اود ان اكون انا نفسى محروماً» .

ويستمع المؤمنون الى هذه القراءة وقوفا لان الرسالة تعلى امورا تبشيرية ، وأوامر رسولية .

والقارى، يقف في الدرجة التي تتوسط درجتي الانجيل ومحل وفوق من يقرأ سفر الاعمال . وعلى الجهة اليسرى لان بولس انضم الى المسيح بعد الرسل . بينها قراءة سفر الاعمال تقرأ على الجهة اليمنى ، توقد شمعة واحدة لدى قراءة الرسائل البولسية ، ولا توقد لدى قراءة سفر الاعمال ، ليتبين للمؤمنين ان الرسول بولس ولئن تتلمذ للمسيح بعد الرسل إلا انه جاهد وعمل اكثر منهم جميعاً ، او بعبارة اخرى هو وحده عمل مايعادل جاهد وعمل اكثر منهم جميعاً ، او بعبارة اخرى هو وحده عمل مايعادل

اعمال الرسل كلهم.

العهدين، الانبياء واعال الرسل، ورسائل بولس تتقدم موكب العهدين، الانبياء واعال الرسل، ورسائل بولس تتقدم موكب الانجيل المقدس مثلها يتقدم الرسل الملك عند زيارته بلداً ما. وقبل تلاوة الانجيل المقدس ينادي الشاس المؤمنين، ليقفوا حسنا، وجهدوء، واصغاء تام ثم يصل الملك السهاوي (الانجيل) ليخاطب المؤمنين من فوق المنبر وسط البخور والاضواء وحفيف الموحنين والتهليل كها نزل العلي الى جبل سيناء وخاطب كليمه موسى في وسط الدخان والبروق والرعود وصوت البوق واعطاه الوحي والشريعة. ينفرد بقراءته الكهنة ورؤساء الكهنة ممثلو السيد المسيح مستهلين اياه بالسلام اشارة الى بشارة المسيح إلى السلام السذي سالم وآلف بين السهاويين والارضيين. وتضاء امامه شمعتان لتشيرا الى المبشرين الذين ارسلهم المسيح اثنين اثنين امامه.

ضبط قراءات العهدين من ناحية ترقيم الكتابة ، ووضع الفواصل بين الجمل والكلمات فقد كانت قليلة جدا في الكتابات القديمة . فقد كانت العلامات المميزة والفواصل قليلة جداً ، مما كان يسبب بعض المشاق للعلماء في تميز الكلمات . كذلك السريان مثلهم مثل الأمم القديمة فلم يكن في لغتهم حركات للتشكيل حتى اواخر القرن السابع الميلادي . فكانت حروف العلة الثلاثة (١. و. ي)

تقوم مقامها طيلة الفترة بالاضافة الى التنقيط.

وفي صدر القرن الخامس اخذت مدرسة الرها الشهيرة في احكام ضوابط الاسفار القدسية السريانية بترقيم الحركات والنقاط فوق الكلات ، وطبع على غرارها كثير من الاساتذة منهم سبروي مؤسس مدرسة بيت شاهاق - كورة نينوى - وولداه الربان راميشوع والربان جبرائيل في مدرستي بيت شاهاق ودير مار متي

وفي سنة ٥٠٧ اعاد النظر العلامة مار يعقوب الرهاوي في ضبط متون التوارة ، وقسم الاسفار الالهية فصولاً قدم على كل منها مضمون ما يشتمل عليه . وعلق على المتن عدة حواشي في الهوامش تتضسن دروس النقول السريانية واليونانية ولفظ الكلبات الصحيح ونسبح على منواله علماء لغويون من رهبان دير قرقفتا على نهر الخابور وترسم خطاهم اساتذة آخرون .

### « كلندار الأعياد السنوى »(١)

احصي الكلندار مع الطقوس السريانية ، وهو ترتيب ايام السنة باعيادها وتذكاراتها واصوامها . وقد اعتنى السريان بوضعه منذ القرون الاولى ، بل ان ثاني نسخة قديمة في العالم المسيحي هي سريانية خطت سنة ٤١١ .

وكان رهبان دير قنسرين قد انشأوا في اواخر القرن السادس كلندارا خاصا . وفي اواخر القرن السابع الف يعقوب الرهاوي كلندارا عاما لايام السنة باسرها متضمنا ما تقدمه ، وظل دهرا معمولا به ولجرجي اسقف العرب ٧٣٥+ خرونيقون ايضا وهو حساب الكلندار . ، ثم اضاف اليه بعض المؤلفين كسعيد ابن الصابوني مطران ملطية ١٠٩٥ اسماء احبار ونساك جدد . .

وفي الربع الأول من المئة الرابعة عشرة نقحه الراهب القسيس صليبا بن خيرون الحاحي المتوفى عام ١٣٤٠ وحشّاه باسهاء كثيرة من اساقفة طورعبدين ونساكه القديسين والصلحاء وبخاصة رهبان دير قرتمين . ولكنيسة المشرق كلندار خاص بها .

وهناك كتاب آخر يسمى « تقلب » في حساب الاعياد المتنقلة

<sup>(</sup>١) ملخص من كتاب اللؤلؤ المنثور ص ١٢٢.

والأصوام وضعه اوسابيوس القيسراني، ثم اشتغل به ديوسقوروس جبرائيل البرطلي مطران جزيرة قردو عام ١٢٩٦ ايضاحا وترتيبا.

### طقس تجنيز الموتى

طقس تجنيز الموتى جزءان ، احدهما لرجال الاكليروس على اختلاف رتبهم ودرجاتهم . جمعه ورتبه مار يعقوب الرهاوي . واضيف اليه في اواسط المئة الثانية عشرة مدراش فصيح شجي نظمه بوحنا بن اندراوس مطران منبج ثم طورعبدين ١١٥٦ وليوحنا ابن افتونيا نشيد شجي نظمه باليونانية ونقل الى السريانية ولموسى بن كيفا مواعظ للتحنيز تتلى في جناز طبقات الاكليروس واخرى للعلمانيين .

والجزء الثاني يحوي جناز العلمانيين رجالا ونساء كبارا وصغارا . صححه وجمعه مار يعقوب الرهاوي ، هذا في كنيسة المغرب وبحسب تقليد كنيسة انطاكية ، أما في كنيسة المشرق فلهم طقس خاص وفي جزءين ايضا .

وفي عام ١٩٧٧ طبع الجزء الثاني الخاص بالعلمانيين ، البطريرك بعقوب الثالث وذلك بحسب تقليد كنيسة انطاكية ، فقد ضبطه ، ونقل بعض نصوصه الى اللغة العربية ، واختصره وعممه على الكنائس السريانية في كل مكان لاعتهاده وحده .

يشتمل هذا الطقس على اناشيد ومداريش وصلوات ومزامير وحوساية ، وقراءة من رسائل ماربولس ، وقراءة من الانجيل المقدس . وبعد ان كان الطقس قديما ثلاث رتب (قومات) يستعمل لها الالحان الخامس والسادس والسابع جعله البطريرك يعقوب موجزا بحيث يشتمل على قومة واحدة فقط ، وخصص لها اللحن السابع . وجعل جميع الجنازات غالبا على وتيرة واحدة ليألفها سمع المؤمنين .

أما الجنازات التي تقام في اليوم الثاني والثالث وفي الاحد الأول واليوم الخامس عشر والاربعين وفي تمام السنة ، فاقتصرت على القوقليون ، والعقب ، والقال ، وقراءة فصل من رسائل ماربولس ، وآخر من الانجيل وباعوث مار يعقوب .

بعد قراءة الانجيل ، يأخذ الكاهن زيت المشحة بيده ، ويتلو صلاة خاصة ثم يسكب الزيت على وجه المائت بشكل الصليب قائلا باسم « الاب » ثم على صدره قائلا « والابن » ثم على ركبتيه قائلا « والروح القدس ۱۱۰ » ثم يؤخذ الى المقبرة وقبل ان توضع الحجرة على فم القبر يأخذ الكاهن حفنة من التراب من الارض ويرشها على القبر أو على الجثة بشكل صليب .

<sup>(</sup>١) بحسب العادة القديمة كان المنتقل يغسل جسمه ، ويدهن بأطياب بحسب عادة اليهود ويمسح وجهه بالزيت .

# اسرار الكنيسة السبعة

- ١ المقدمة .
- ٢ الاسرار بوجه العموم.
  - ٣ سر المعمودية.
    - ٤ سر الميرون.
    - ٥ ـ سر القربان .
- ٦ سر التوبة والاعتراف.
  - ٧ سر الكهنوت.
    - ٨ ـ سر الزواج .
  - ٩ سر مسحة المرضى .

في عام ١٩٧٠ صدر كتاب مطبوع في بغداد ، يحمل عنوان « الاسرار السبعة » بحسب معتقد وطقس الكنيسة السريانية الانطاكية ، تأليف المطران سويريوس زكا عيواص (قداسة البطريرك اليوم) والاب اسحق ساكا (المطران اليوم).

يقع هذا الكتاب في ٢٠٠٠ صفحة بحجم ٢٧×٢٤ . ويتناول شرح اسرار الكنيسة السبعة عقديا وطقسيا بمنتهى التفصيل والايضاح . واعتمد في ذلك على مصادر سريانية هامة منها لمؤلفين بارزين منهم : مارافرام السرياني ٣٧٣+ ومار يعقوب السروجي ٢١٥٠ وايوانيس الداري ٢٠٠٠ . وموسى بن كيفا ٣٠٩ وابن الصليبي عقوب البرطلي ٢١٢١+ وابن العبري ٢٨٦٠ .

إن الحديث عن هذا الموضوع يقتضي له مجلدا قائم ذاته ، وصعب جدا حصره في صفحات معدودة ، لذلك نحيل القراء الكرام ، ومن يعشق مثل هذه المواضع ، الى الكتاب المشار اليه . علما ان موضوع الليتورجية والقداس الذي يعتبر من الاسرار قد سبق شرحه هنا .

وهنا في هذه الصفحات القليلة الآتية نكتفي باعطاء فكرة موجزة جدا عن كل سر من هذه الاسرار .

# الاسرار بوجه العموم:

السر في الاصطلاح الكنسي يدل على عمل مقدس به ينال المؤمن نعمة غير منظورة وغير محسوسة ، تحت مادة منظورة ومحسوسة ، غايتها التبرير والتقديس .

لقد رسم السيد المسيح في الكنيسة سبعة اسرارهي: المعمودية ، الميرون ، الفريان ، التوبة والاعتراف ، الكهنوت ، الزواج . مسحة المرضى . ولكي يتم كل سر من هذه الاسرار السبعة يقتضي له شروط ثلاثة : المادة ، الصورة ، الخادم ، فالمادة هي العلامة الحسية المنظورة التي تستعمل في السر . والصورة هي العبارات المقدسة المعينة التي يلفظها خادم السر . والخادم هو الكاهن الشرعى .

ثلاثة من هذه الاسرار يقتبلها المؤمن مرة واحدة فقط ولا تعاد وهي ، المعمودية ، الميرون ، الكهنوت ، والاربعة الاخرى تعاد عدة مرات ، كما ان اربعة منها ضرورية للحلاص وهي المعمودية والميرون والمغربان والتوبه . أما الكهبوت ومسحة المرضى والزواج فهي غير ضرورية للخلاص .

وتعتبر هذه الاسرار بمثابة ينابيع حياة للانسان المسيحي ، وليس مجرد طقوس جامدة ، لا بل هي بمثابة اقنية تجري فيها الحياة الابدية للمسيحي . .

سر المعمودية: المعسودية سر مقدس به يولد المؤمن ميلاداً ثانياً من الماء والروح فينال نعمة التبرير ويصبح ابنا لله واخا للمسيح ووريئا للكسوت الله . ودعي هذا السر باسهاء عديدة ، سر الإيهان ، الاستنارة ، التطهير ، الميلاد الحديد . ويحتل هذا السر الاولوية في المقام بين الاسرار بالنبة إلى النظام والترتيب لانه بمثابة باب يدخل منه الانسان الى الحظيرة المسيحية .

رسم السيد المسيح هذا السر في الكنيسة بحماده أولا من يوحنا ، مت ٢٠ وعندما أمر تلاميذه « أن يتلمذوا جميع الامم ويعمدوهم باسم الاب والابن والروح القدس » مت ٢٨ : ١٨ و١٩ .

إن مادة سر المعمودية هي الماء يو ٣:٥. والصورة هي طقس المعمودية وبخاصة عبارة « ليعمد عبد المسيح فلان باسم الآب والابن والروح القدس » مت ٢٨: ١٩ والخادم هو الكاهن الشرعي .

ولهذا السرطقس خاص يتألف من خدمتين ، في الخدمة الأولى يتم رشم المعتمد بدون مسحة في جبهته بصلبان ثلاثة ، ويوضع له السم ، ثم الكفر بالشيطان ، فالايمان بالمسيح وتعطي هذه الخدمة معنى « توبوا وآمنوا » وفي الخدمة الثانية تعطي معنى « وليعتمد كل منكم » وفيها يتم المسح بالزيت ، وتقديس الماء وسكب الميرون فيه وتغطيس قابل العماد في جرن المعمودية ورشم المعتمد بالميرون كل جسمه . ثم الباسه ثياب بيض . ثم التناول من القربان المقدس . وهكذا يقتبل

المعتمد. ثلاثة اسرار دفعة واحدة هي المعمودية والميرون والقربان وتسمى بـ « رتبة التنصير » .

سر الميرون: هو سر به يقتبل المؤمن قوة الروح القدس ومواهبه للثبات في الايهاد وللتقوية والنمو في الحياة الروحية. ولذلك يدعى ايضا بسر « التثبيت ».

رسم السيد المسيح هذا السر في الكنيسة عندما نزل عليه الروح الفدس بهيئة جسمية شبه حمامة لدى عهاده مر ١:١١ ويو ١١:٥ واع ١:٥ . وهو مرتبط بسر المعمودية لا بل اعتبر تكملة له ايضا كها علمنا .

إن مادة هذا السر هي بالاصل وضع اليد التي تشير الى الروح القدس ، وسمي أيضا بسر وضع الايدي ، ثم استبدل ذلك بمسحة الميرون ١ يو : ٢٠ - ٢٧ ويركب الميرون من عنصرين هامين هما زيت النزيتون النقي ، والبلسم المعطر يضاف الى ذلك مواد عديدة ويطبخ بطريقة خاصة ، أما صورة السر فهي قول الكاهن الذي هو خادم السر « الميرون المقدس ، رائحة المسيح الذكية ، وختم الايمان الحقيقي وكمال موهبة الروح القدس ، « يختم عبد المسيح فلان بختم الميرون المقدس باسم الاب والابن والروح القدس » .

يقدّس الميرون مرة واحدة في السنة كلما دعت الحاجة ، ويجري ذلك على الاغلب في يوم خميس الاسرار ، أو في أي احد كان ، وحق تقديسه الآن محصور في البطريرك وحده ، وذلك بموجب طقس خاص

يحتوي على خدمتين ، الاولى تشير الى الخاطئة التي ابتاعت الطيوب واتت الى المسيح وسكبتها على رأسه مت ٢٦:٧ وتؤدى صلواتها على ثلاث جوقات بخلاف الاسرار والصلوات الاخرى التي تؤدى على جوقتين ، تكون الواحدة في المذبح والاثنتان الاخريان في الخورس ، وفيها يتم الطواف في الكنيسة ، والخدمة الثانية هي شبيهة بطقس الليتورجية .

سر القربان المقدس: يحتل سر القربان المكانة الاولى بين الاسرار بالنسبة للسمو والكرامة ، والى مفاعيله . وقد مر شرحه فيها مضى .

سر التوبة والاعتراف : هو عمل مقدس به ينال المؤمن التائب المعترف امام كاهن شرعي بجميع خطاياه ، نعمة الغفران بقوة الروح القدس .

واستعملت الكنيسة قديها في هذا السر طقسا خاصا يتلى على المعترفين بخطاياهم . غير ان هذا الطقس اهمل استعماله من مدة طويلة واقتصر على تلاوة حلة وجيزة ، وكان الاعتراف قديها جهرا في الكنيسة امام الكاهن وبحضور المؤمنين ، او سرا امام الكاهن وحده . وفي القرن الرابع ابطل الاعتراف الجهري ، ويفرض على المعترف قانون هو بمثابة علاج للمرضى بالخطيئة .

سر الكهنوت: هو سر مقدس ، يناله المؤمن بوضع الايدي ،

ويحتوي على كل الخيرات ويغني كل من يقوى على التقدم لقبوله . يبتدى الكهنوت المسيحي بالسيد المسيح الذي صار اول رئيس كهنة ، وقدم نفسه ذبيحة على الصليب ، وقد منج المسيح هذا الكهنوت لتلاميذه الاثنى عشر لاقامة كنيسة ارضية .

إن مادة الكهنوت هي وضع اليد ـ اذ لا يكفي ان ينتخب الكاهن انتخابا فقط بل يجب ان يوضع عليه الايدي . وهو ثلاث درجات ، الاسقفية ، والقسوسية ، والشهاسية . أما صورة هذا السر فهي الالفاظ الخاصة التي تتلى على المرتسم كل بحسب درجته والواردة في طقس الرسامة . اما خادم السر فهو رئيس الكهنة .

يشتمل طقس رسامة الكهنة على رتبتين تراها مشروحة بالتفصيل في كتابنا الاسرار السبعة ، ولا يمكن حصرها في كلمة موجزة هنا .

سر الزواج: هو سر مقدس به يرتبط ويتحد معا رجل وامرأة مؤمنان اتحادا مقدسا بنعمة الروح القدس وبواسطة صلاة الكاهن وبركته للحصول على ولادة بنين وتربيتهم التربية المسيحية ، وسمي هذا السر اكليلا بسبب الاكاليل التي توضع فوق رأسي العروسين عند اتمام طقسه . وقد ايد الرب يسوع رباط الزواج لدى قوله « الذي جمعه الله لا يفرقه انسان » مت ١٩:٦ والغاية منه ، نمو الجنس البشري ، وليكون بمنزلة دواء ضد هيجان الشهوة التي لا يمكن ان تكون طاعتها حلالا الا بهذا السر المقدس اكولا: ٢ و و و التعاون والتعاضد ومساعدة

كل من الزوجين للآخر . ولا يجوز تعدّد الزوجات مطلقا ، واما الطلاق فيتم بسبب علة الزنا . وهنالك قوانين كنسية وضعها الآباء في موانع الزواج .

لهذا السرطقس يتألف من خدمتين ، تسمى الخدمة الاولى مباركة الخاتمين ، والثانية بركة الاكليلين .

سر مسحة المرضى: هو سر مقدس به يمسح الكاهن حواس المريض بزيت مقدس ويستمد له من الله شفاء النفس والجسد، وسمي بمسحة المرضى لأن المرضى وحدهم يقتبلونه. كما دعي ايضا بصلاة القنديل.

اسس المسيح هذا السر عندما ارسل تلاميذه الى العالم وقال لهم « اشفوا مرضى طهروا برصا » مت ۱۰ : ۸ وذكر مرقس في انجيله ان الرسل « دهنوا بزيت مرضى كثيرين فشفوهم » مر ۲: ۱۳ وكذلك يع ٥ : ١٤ او ١٥ .

ولهذا السرطقس خاص في خدمات عديدة .

# القسم الخامس الأصوام

١ - نظام الكنيسة في الأصوام.

٢ - انواع الأصوام القانونية.

٣- الصوم الاربعيني.

ع ـ صوم الرسل.

٥ - صوم السيدة العذراء .

٦ - حسوم الميلاد .

٧- صوم الاربعاء والجمعة.

٨ ـ : صوع نينوى .

عارس الكنيسة الاصوام منذ نشوئها ، فهي قديمة العهد ومفروضة من الرسل ، يقول العلامة ابن العبري في كتاب الايثيقون «بها ان الرسل القديسين والآباء قد حددوا صوما بسيطا في قوانينهم دون ان يوضحوا كيفية هذا الصوم ، لذلك اختلفت تقاليد الصوم عند السيحيين » فلكل فئة مسيحة نظامها الخاص فيها يتعلق بالاصوام .

ويتجسد نظام الكنيسة السريانية في الاصوام فيها يلي:

اولاً: بالنسبة لتناول نوعية الاطعمة: الانقطاع عن الاطعمة الدسمة انقطاعا تاما وهنا يأخذ الصوم معناه الحقيقي المألوف، أي ما يذبح من الحيوانات ومنتوجاتها، والاقتصار على الاطعمة البسيطة كالبقول والفواكه والنباتات. وكان البطريرك الياس النالث، قد اصدر منشورا بطريركيا في عام ١٩٣٠ فسح فيه تناول الاسهاك على اختلافها.

ثانياً: حددت القوانين الكنسية ان يصام حتى الظهر، او العصر الساعة التاسعة والبعض يصومون من المساء « بدون عشاء » وحتى الساعة التاسعة بعد الظهر، وهنالك من يكتفي بالانقطاع عن الاطعمة الدسمة فقط. وفي صوم نينوى اعتاد كثيرون ان بصوموا ثلاثة ايام متتالية.

ويقول ابن العبري « وقد فسح الافطار للمرضى والعجزة وذوي الاعذار الشرعية ، وذلك بموجب اذن كنسي » وكان البطريرك افرام الأول برصوم ، قد اصدر منشورا بطريركيا في ٣١ كانون الثاني ١٩٤٧

فصل فيه الاعذار المشروعة.

وحيث أن هدف الصوم هو كقول ابن العبري « الغاية من الصوم اذلال الجسد والاهواء المختلفة ، واخماد الميول الجسدية ، لكي تضيء النفس التي اظلمت بظلام المادة ، وتتنقى كالمرآة من الاقدار التي تشوهها » لذلك يجب ان يقترن هذا الصوم بسبعة شروط او قوانين اوردها ايضا ابن العبري في كتابه الايثيقون ، لكي يكون الصوم صوما صادقًا مقبولاً ، تتلخص تلك القوانين في : صيانة اللسان مما يسيء ويضر. وسلد الأذان من سماع الكلام الشرير. وكف اليدين عن الاسراع في الضرب ، والرجلين عن السعي الى الشر . والحذر من اتيان الظلم واكل الحرام ، وان يقترن بالرحمة ضرورة وقال في هذا الصدد « ان الرحمة بالنسبة الى الغنى الحكيم تعادل الصوم الحقيقي ، ويذكر انه قيل لاحد الحكماء: ان الغنى الفلاني يكثر من الصوم والصلاة: فقال: ان الرجل بائس ، فقل اهمل واجبه وتمسك بواجبات غيره ، فالاصلح له ان يشبع الجياع ، ويكسو العراة ، ويهتم بالبائسين ، من ان يجوع ، ويصلى ، ويضيف على يساره يسارا ، وقال الملفان في هذا الصدد: هناك من يذل نفسه بالصوم ، ويبوي عنقه ، ولا يرغب اعطاء كسرة خبز للمساكين . وهناك من يمرغ فراشه بالرماد ويكتسى بالمسوح ، ويرى المحتاج في ضيقة ولا يرحمه . وقد بكت اشعياء صوماً مثل هذا وازدراه واحتقره » واخيرا الا يظهر نفسه للناس صائها ويتبجح كالمرائين. ونهي ايضا في موسم الاصوام ان يعقد فيها حفلات اعراس او مواليد . غير ان البطريرك يعقوب الثالث . اصدر منشورا بطريركيا في السادس من شباط عام ١٩٦٦ فسح فيه اقامة الولائم والاعراس والعاد والقداس والتذكارات في جميع ايام الصيام الاربعيني التي تتوسط الاسبوعين الاول والاخرر منه .

ثالثا: الاصوام القانونية في الكنيسة السريانية خمسة كقول ابن العبري: ١ - الصوم الاربعيني ٢ - صوم الرسل ٣ - صوم انتقال العذراء مريم ٤ - صوم الميلاد ٥ - صوم نينوى . وهنالك صوم يومي الاربعاء والجمعة على مدار السنة عدا الخمسين يوما الواقعة ما بين عيد القيامة واحد العنصة .

وهذه الاصوام بعضها ثابتة وبعضها متحولة ، فالمتحولة هي صوم نينوى والصوم الكبير ، يتحولان سنويا بحساب خاص ، والثابتة هي الاخرى .

وفضلا عن هذه الاصوام، هنالك ايام اخرى يصام فيها اختياريا، واخرى تفرضها الكنيسة عقابا على التائبين او ترويضا وهي ما تسمى بالاصوام الخاصة وتسمى الاصوام الخمسة الاخرى بالقانونية العامة.

وهماك صوم النساك - اذ يصوم النساك حياتهم كلها وذلك امعانا في الزهادة والقنوت دون ان تلزمهم القوانين بها .

والآن ناتي الى الحديث عن كل صوم من هذه الاصوام القانونية العامة.

# الصوم الأربعيني

يقول العلامة ابن العبري في كتابه الايثيقون « يصادف يوم الاثنين التابع الهلال الجديد الذي يظهر في شاط او آذار فيها اذا لم يظهر في شباط ، وهو ثانية واربعون يوماً » .

كان هذا الصوم في القديم مفصولا عن صوم اسبوع الآلام، فكان يصام كل منها لوحده. وأن صوم الآلام اختلف فيه المسيحيون، فكانت كنائس آسيا الصغرى تحتفل بذكرى آلام المسيح في الرابع عشر من شهر نيسان القمري في أي يوم اتفق، فترارس معه هذا الصيام ايضا، وبعد انتهائها من مراسيم الآلام كانت تحل الصيام ايضا. أما الكنائس الاخرى فكانت تفرز يوم الجمعة لذكرى آلام المسيح، وفي الكنائس الاخرى فكانت تفرز يوم الجمعة لذكرى آلام المسيح، وفي سنة ٢٥٥ استأصل المجمع النيقاوي شأفة هذا الخلاف.

وكان يصام فيه صوما متصلا منذ مساء الجمعة من ساعة موت الرب على الصليب وحتى منتصف ليلة احد القيامة ، ولم يكن يدق في اللدة المذكورة طعام أو شراب بناتا . وكان الاولون يسمون هذا التسوم فترة ارتفاع العريس عن المؤمنين ، ويسمى ايضا صوم جمعة صلب الرب . ثم اضيف إليه أي إلى صام يومي الجمعة والسبت المتواصل ،

صيام باقي ايام الاسبوع السابقة لذلك يوم الجمعة انقطاعا عن الطعام والشراب حتى الساعة التاسعة ، ثم يتناولون خبزا مع ماء ملح وسمي « صوم اسبوع الآلام » .

أما الصوم الأربعيني فقد بدأ في القرن الثالث واختلف المسيحيون في تعيين زمانه ، فكان البعض يبدأون به عقيب الدنح حالا وذلك اقتداء بالسيد المسيح ، ولا يراد به انهم كانوا يصومون اربعين يوما قبل عيد الفصح . وكان يسمى قديها « الأربعينية » قبل الفصح . وكان موسها للتوبة وقراءة الكتاب المقدس ، والعبادة . وكانوا يصومونه انقطاعا عن الطعام والشراب حتى الساعة التاسعة عدا الأحاد والسبوت فلا يصام فيها . وكان الافطار عند الغروب . وقبل الافطار كان ميعاد الاجتماع لساع قراءات الكتاب المقدس ، وتناول سر الاوخارستيا من بعد الرتبة المعروفة برسم الكأس . وحتمت القوانين بان تقضى الرتبة هذه في جميع ايام الصيام الاربعيني ما عدا السبت والاحد . أما في ايام السبت والاحد فتقضى الليتورجية . وجرت العادة ان يوجه البطريرك الانطاكي منشورا الى سائر الكنائس اللائذة بكرسبه بمناسبة الصيام الاربعيني داعيا المؤمنين الى الالتزام به .

وفي ١٠ شباط عام ١٩٦٦ اصدر البطريرك يعقوب الثالث منشورا بطريركيا دعا فيه المؤمنين الى صوم الاسبوعين الاول والاخير من الصوم الاربعيني ، وفسح بالافطار في بقية ايامه ما عدا ايام الجمعة

والاربعاء . لذلك فمن صام اربعين يوما لا يخطىء ، ومن صام اسبوعين لا يخطىء ايضا . ويجب ان يفهم من ذلك ان مضمون المنشور ليس « الغاء » للصوم الاربعيني بل « تفسيحاً » .

ومما يجب ذكره ان هذا الصوم يقدم لله الآب الاقنوم الأول.

### - ٢ -صوم الرسل

يقول ابن العبري « يبدأ هذا الصوم عادة يوم الاثنين التالي عيد العنصرة وحتى التاسع والعشرين من شهر حزيران وهو عيد الرسولين ماربطرس وماربولس ، والظاهر أن هذا الصوم وضع تطبيقا لقول الرب لرسله « لا يستطيع بنو العرس أن يصوموا ما دام العريس معهم . تأتي ايام حين يرفع العريس عنهم فحينئذ يصومون » لو ٥ : ٣٥ ، وهكذا بعد صعود الرب وحلول الروح القدس احتفل به الرسل ، فصامته الكنيسة تقليدا دون ان يكتب » . ومن هنا نستدل : طالما انه يبتدىء يوم الاثنين التالي عيد العنصرة وينتهي في التاسع والعشرين من حزيران ، فليس له مدة محدودة ، فهو يطول مرة ويقصر اخرى ، وذلك راجع الى تقدم وتأخر عيد الفصح المجيد .

ثم جعل عشرة ايام اعتبارا من ١٩ حزيران وحتى ٢٩ منه . وفي ٧ كانون الاول عام ١٩٤٦ اصدر البطريرك افرام الاول منشورا حدد

فيه ان يكون هذا الصوم ثلاثة ايام فقط بدؤه صباح السادس والعشرين من حزبه ان وحتى التاسع والعشرين منه وهو عيد الرسولين بطرس وبولس .

ان تسمية هذا الصوم بصوم الرسل لا لانه صوم الرسل كما يخيل للبعض . فان الرسل هم يشر ، وأما الصوم فهو عبادة ، والعبادة تقدم لله وحده . وقد سمي كذلك اكراما للرسل ليس إلا . وكما ان الصوم الاربعيني يقدم للاقنوم الاول الذي هو الأب . هكذا ايضا يقدم هذا الصوم للاقنوم الثالث الذي الذي هو الروح القدس . لا بل ان الرسل صاموه عبادة للروح القدس الذي حل عليهم . لذلك يتميز هذا الصوم عن الاصوام الاخرى باعتباره اقدم صوم في الكنيسة المسيحية .

### - ٣ -صوم السيدة العذارء

يقول ابن العبري « نصوم صوم انتقال العذراء من اليوم الأول من شهر آب وحتى الخامس عشر منه » \_ أي خمسة عشر يوما \_ وكان البطريرك افرام في منشوره الذي اصدره عام ١٩٤٦ حدده خمسة ايام بدؤه صباح العاشر من آب وحتى صباح الخامس عشر منه . وأما سبب تسميته بصوم العذراء فمثل ما قيل عن صول الرسل ، اي اكراما للعذراء لا عبادة .

يقول ابن العبري «صوم الميلاد يصومه البعض منذ منتصف تشرين الثاني حتى الخامس والعشرين من كانون الاول فيكون اربعين يوما ، والبعض يصومونه من اليوم الأول من كانون الثاني وحتى الخامس والعشرين منه ، فيكون خمسة وعشرين يوما ، وينتهي بعيد الميلاد ، وإذا كان بدؤه السبت أو الاحد يصام ايضا » .

وفي عام ١٩٤٦ اصدر البطريرك افرام منشوره وحدد ان يكون

# - 3 -صوم الميلاد

عشرة الم فنظ بدؤها صباح الخامس عشر من كانون الأول وحتى صباح الخامس والعشرين منه وهو يوم عيد الميلاد.

# صوم الأربعاء والجمعة

هي عادة عريقة في القدم رسولية الوضع ـ اتخذ المسيحيون صوم يومي الاربعاء والجمعة بدلا من صيام يومي الثلاثاء والخميس الذي كان يتمسك به اتقياء اليهود مستندين في ذلك الى عبارة لوقا البشير ، اذ صرح الفريسي قائلا « اصوم مرتين في الاسبوع » لو ١٨: ١٨ . وقد خصص اليومان للتوبة . ذلك ان اليهود تشاوروا على صلب المسيح في يوم الربعاء . وصلبوه في يوم الجمعة . وكانوا يصومون هذين اليومين انقطاعا عن الطعام والشراب حتى الساعة التاسعة ، وفيها اجتماع للصلاة والتناول .

ومنذ القديم لم يكن يصام يومي الاربعاء والجمعة من الفترة الواقعة ما بين عيد القيامة وحتى عيد الصعود والبالغة اربعين يوما ، ثم جرى التوسع بعد ذلك في اواخر القرن الرابع ، فنقل الصوم الى الاسبوع التالي لاحد العنصرة كها ايد مارسويريوس الانطاكي في احدى خطبه (۱) .

<sup>(</sup>١) اعتمدنا في موضوع الاصوام على المصادر التالية.

١ - الايثيقون للعلامة ابن العبري

٢ - أصل الاصوام عند المسيحين ، مقال للسيد افرام رحماني - مجلة الاثار الشرقية مج ٢ سنة ١٩٢٧ ص ٩٩ - ١١٠ .

٣ ـ تاريخ الكنيسة الانطاكية : للبطريرك يعقوب الثالث مج ١ .

# صوم نينوى

استأنسنا في ان ننشر هذا المقال النفيس للموحوم المطران حنا دولباني في موضوع صوم نينوي .

(عن مجلة الحكمة \_ القدس مع ٤: ١٩٣٠ ص ٢٦ - ١٤)

ان صوم نينوى المعروف عند السريان الغربيين الى الان بهذا الاسم والمعروف عند السريان الشرقيين بصوم العذاري وعند الاقباط بصوم يونان وعند الارمن بصوم سورب سركيس هو قديم جداً في الكنيسة السريانية ، نستدل على قدمه من ميامر مار افرام السبعة ، ستة منها في الطلبة والاستغاثة ، وواحد في الشكر وهي من ابدع ميامره . وكان هذا الصوم في باديء الامر ستة ايام ولما ترك استعمال الميامر برمتها واستبدلت بالفناقيث وهي خطب بيعية كذلك وضعت صلوات هذا الصوم مقسمة الى سبعة اقسام ستة في الطلبة وواحد في الشكر ، وقد ظل حتى الاجيال المتأخرة عند السريان الغربيين ستة ايام ولايمكننا ان نحدد الزمن الذي تحول فيه هذا الصوم الى ثلاثة ايام . ولم يكن في اول عهده جارياً كل سنة كما يستدل من عنوان ميامر مار افرام حيث يقول ما ترجمته إلى السريانية: « مقالات مار افرام في الطلبات التي تقام في زمن الغضب » ثم صار سنوياً مع تمادي السنين. وانقلب الى ثلاثة ايام بعد ما كان ستة اتباعاً للكنائس السريانية الشرقية ، لأن العادات السهلة ترجح دائمًا على غيرها وتصبح اكثر قبولاً من سواها لاسيا إذا كانت بين افراد متحدين في الايهان .

أما نشأة صوم الباعوث ثلاثي الايام في الكنيسة السريانية الشرقية فقد اختلف فيه الرواة . فالعلامة ابن الصليبي في كتابه الاوروعوث ( المجادلات ) ذكر بان واضعه هو القديس ماروثا مفريان تكريت ١٤٩٩ الذي في ايامه استولى العرب على بلاد الفرس والذي بسياسته الرشيدة فتح للغالبين حصن تكريت فلم يمس احد سكانها بسوء . بينها مؤرخو الكنيسة الشرقية يذكرون خلاف ذلك فعيد يشوع جاثاليق المشارقة يذكر في مخطوطة منسوخة بيده عام ١٥٦٧م وهي محفوظة في مكتبتنا المرقسية بالقدس تحت رقم ١٥٩ ، حينها يصل إلى طقس الباعوث ماترجمته اطقس باعوث العذارى الذي وضعه مار يوحنا ازرق أسقف الحيرة حينها طلب احد الملوك من المسيحين بنات عذارى فاجتمع أهل الحيرة في الكنيسة مع الاسقف المذكور وبعد ثلاثة ايام نجاهم الله ومات ذلك العهد أن الملك رقد قبل الرب دعاءهم كأهل نينوى وأمر الاباء من ذلك العهد أن يصنع ( الباعوث ) لأجل التذكار والمساعدة » .

وقد اكد هذه الرواية مؤرخنا العلامة ابو الفرج ابن العبري في كتابه « الكنيسة الشرقية » فذكر عند كلامه عن بريشوع بن ابراهيم المغريان سنة ٦٨٦ ما ملخصه : وفي ذلك الزمان تجدد صوم العذارى

الذي يصومه المشارقة ثلاثة ايام بعد الدنح ويقال ان احد الملوك لما بلغه وصف جمال نساء الحيرة ارسل الى عامله الذي كان هناك وأمره ان ينتخب جميع العذارى اللواتي يصلحن للرجال ويرسلهن ولما وصل هذا الامر وبدأ العامل بجمعهن أجتمع المسيحيون جميعهم في الكنيسة وصاموا ساهرين امام الرب لكي يزيل عنهم هذه المحنة وفي اليوم الثالث بينها كان يوحنا (أزرق) يقرأ الانجيل اوحي اليه موت الملك الذي طلب العذارى فبشر الشعب وبعد ايام تحقق الخبر فشرع المؤمنون يمسكون هذا الصيام «مخطوطات المكتبة المرقسية عدد ٢١١)».

ويوجد في كنيستنا اكثر من طقسين لهذا الصيام تختلف في الترتيب والموضوع. وقد انتقل من الكنيسة السريانية الى الكنيسة القبطية على عهد الانبا ابرام السرياني البطريرك الاسكندري ٥٧٨ ذلك انه لما حل الصوم الكبير صامت الكنيسة القبطية جمعة هرقل التي انفرد بصومها الاقباط فصامها البطريرك مجاملة لاولاده الصائمين ولما حل اوان صوم يونان صام البطريرك فاقتدى به ابناء كنيسته ثم احتفظت البيعة القبطية بهذه العادة الى يومنا هذا « الخريدة النفسية جزء ٢ ص : ٢٣٦ » .

والرأي الارجح ان الارمن ايضاً أخذوا هذا الصوم عن الكنيسة السريانية ولكن قبل الاقباط بزمن بعيد ولم يزالوا يمسكونه ستة ايام على ماكان جارياً في كنيسة الرها وبلاد شميشاط، وملطية حيث اخذ طلابهم الدين كانوا يختلفون للكليات السريانية كنياً من الطقوس

ويسمى عندهم صوم القديس سركيس لوقوع عيده في نهايته . والقديس سركيس هذا قائد استشهد في النصف الاخير من الجيل الرابع وهو غير سركيس رفيق باخوس الذي استشهد بالرصافة سنة « ٣٠٣م » وحكاية القديس سركيس هذا المسمى صوم نينوى باسمه عند الارمن وصلت اليهم عن مصدر سرياني على هذا الوجه ، في الجيل الثاني عشر كان راهب في دير اختهار يدعى جورجي هذا كتب رسالة الى نرسيس الجاثاليق الذي كان في كيليكية لكي يبعث اليه بقصة مارسركيس ولما لم يحد الجاثاليق هذه القصة بين كتبه كتب الى دير ماربرصوما للسريان الواقع بجوار ملطية يطلب هذه القصة فنقلها له احد رهبان الدير المذكور الى الارمنية وبها ان لغته كانت ركيكة اضطر الجاثاليق ان ينقحها بقلمه ومن ثم ارسلها الى الراهب جورجي المذكور بدير اختهار .

# القسم السادس

# الاعياد

١ - عيد القيامة

٢ - عيد الدنح والميلاد

٣ - عيد الصعود

٤ - عيد تقدمة المسيح الى الهيكل

٥ - أعياد العذراء

٣ - أعياد القديسين

### الاعياد

اجمع علماء الكنيسة السريانية على أن اخص الاعياد التي احتفت بها الكنيسة منذ أوائلها هي الاعياد المارانية أو السيدية التالية :

- 1 -

#### عيد القيامة

اختلف المسيحيون الاولون في تعيين يوم عيد الفصح المقدس ، ففي كنائس آسيا الصغرى كانوا يحتفلون بهذا العيد في السادس عشر من شهر نيسان العبري القمري ، في أي يوم اتفق من الاسبوع . وأما في كنائس روما وغيرها فكانوا يعيدون في يوم الاحد التالي لذلك اليوم . وكان كل منهم ينسب رأيه إلى الرسل الاطهار ، فالفريق الأول اعتبر موت المسيح : حمل الفصح الحقيقي ، فقال انه يجب ان يتم مع انتهاء الفصح اليهودي في ١٤ نيسان القمري مساء ، فيعقبه في اليوم الثالث عيد القيامة ، وأما الفريق الآخر فقال ان عيد القيامة يجب أن يتفق في أول الاسبوع ، وعقدت مجامع عديدة للتوصل إلى حل هذا المشكل فلم تتوفق ، فيقي كل على عادة بلاده حتى المجمع النيقاوي عام ٢٢٥ فقرر أن يحتفل به يوم الاحد الذي يلي اليوم الرابع عشر من شهر نيسان القمري لئلا يعيد المؤمنون قبل اليهود أو معهم فيشتركوا بنجاساتهم ،

وأمر أن يعلنه سنوياً اسقف الاسكندرية لعامة المسيحيين كل سنة ، بناء على حساب خاص يعمل له .

لقد اعارت الكنسة لعيد القيامة الواقع يوم الاحد أهمية بالغة في طقوسها الكنسية كما سبق شرحه في تقسيم آحاد السنة . فقد خصصت طقوس الآحاد الواقعة ما بين يوم عيد القيامة وحتى عيد الصليب في ١٤ ايلول ، كلها حول قيامة الرب ، في حين أنها خصصت لكل مناسبة الحرى طقساً واحداً ويوماً واحداً ، وذلك عملا بقول السيد المسيح اذكروا موتي وقيامتي حتى مجيئي » .

- Y -

# عيد الدنح أو الغطاس وعيد الميلاد

يسمى بالسريانية و معمل أي الاشراق و مدا أي الانتوار، وإن أقدم إشارة إلى هذا العيد وردت في كتاب اقليميس الاسكندري الاول اذ يخبر عن اتباع باسبليدس الهرطوقي انهم كانوا يسهرون بعضهم ليلة اليوم السادس من كانون الثاني، وبعضهم ليلة اليوم السادس من كانون الثاني، وبعضهم ليلة اليوم العاشر منه اجلالا لذكر اعتاد ربنا في نهر الاردن. ثم شملوا بذلك العيد أيضاً ذكر ظهور الرب الجسد أي عيد الميلاد.

من المعلوم ان الانجيل المقدس لم يسجّل تاريخاً معيناً لميلاد السيد السيح . وإن العلماء ذهبوا في ذلك مذاهب عديدة ، لذلك لا يمكن

تحديد ذلك بالتدقيق . وكان المسيحيون الشرقيون في القرنين الثالث والرابع يحتفلون بالعيدين معاً في يوم واحد وهو اليوم السادس من كانون الثاني . وفي النصف الثاني من القرن الرابع أخذت الكنائس الفلسطينية والغربية تحتفل بميلاد المسيح في الخامس والعشرين من كانون الاول ، ثم انتقل عنها إلى كنيسة انطاكية عام ٣٧٦ ، ثم اتفق عليه جمبع المسيحيين مأعدا الارمن الذين لم يزالوا مجتفلون بالميلاد والعهاد معاً في المسادس من كانون الثاني ، أما السبب في اجماع المسيحيين على الاحتفال بالميلاد في الخامس والعشرين من كانون الاول فهو ان النور يبتدىء يأخذ من الظلام في هذا اليوم .

وكما ان المؤرخين اختلفوا في يوم وشهر ميلاد المسيح كذلك اختلفوا في السنة التي ولد فيها . لذلك ظل المسيحيون حتى القرن السادس لايستعملون التاريخ المسيحي بل من سنة تأسيس مدينة رومية ، ماعدا السريان الذين كانوا يستعملون التاريخ اليوناني الذي يبتدىء منذ سنة تأسيس مدينة انطاكية عام ٣١١ق. م . وأول من أخذ باستعمال التاريخ المسيحي هو الراهب ديونيسيوس الصغير السكيثي باستعمال التاريخ المسيحي هو الراهب وظن أن المسيح ولد في الخامس والعشرين من كانون الأول سنة ٧٥٣ من تأسيس مدينة رومية . ثم عم استعمال التاريخ المسيحي بعد ذلك عدا السريان الذين ظلوا يستعملون التاريخ اليوناني حتى القرون المتأخرة .

بيد أن العلماء المعاصرين أجمعوا على اضطراب تاريخ الراهب ديونيسيوس أي سنة ٧٥٣ من تأسيس مدينة رومية ، واثبتوا انه ولد سنة ٧٤٩ من تأسيس مدينة رومية أي قبل التاريخ الديونيسي بأربع سنوات ، وقد اضيفت هذه السنوات الاربع إلى حساب العالم قبل المسيح . ولذا يقال أن المسيح ولد قبل الميلاد بأربع سنوات .

100 Petr 100

### عيد الصحود

تشير الوثائق المريانية إلى وقوع عبد الصعود وعبد الشهداء في يوم واحد .

# عيد تقدمة المسيح إلى الهيكل

ذكر أنها كان يحتفى به في كنيسة القيامة بالقدس بتطواف ، يلي الطواف رتبة الليتورجية وذلك في اليوم الاربعين من بعد عيد الدنح وليس في يوم الاربعين من بعد عيد الميلاد . وذكر البطريرك مار سويريوس الكبير ان هذا العيد لم يكن قديم العهد في كنيسة القدس ، وإن كنيسة القسطنطينية اخذته عنها . وإن كنيسة انطاكية لم تكن تعيده إلى ذلك العهد . والحقيقة أنه ادخل إلى الكنيسة في القرن الرابع .

هذا وكانت الكنيسة تحتفل أيضاً بعيد حلول الروح القدس أي الفنطيقوسطى يوم الاحد .

### أعياد العذراء:

قبيل منتصف القرن الخامس افرزت الكنيسة للسيدة العذراء اعياداً اقدمها عيد بشارة الملاك لها بتجسد ابن الله ، ثم عيد انتقالها وعمم في القرن السابع .

وفي الاشحيم نشيد سرياني حول أعياد العذراء هذه ترجمته: لقد رشتّ افسس طلا ، لما اعلن القديس يوحنا كتب البتول ، حيث حددت ان يكون للمباركة ذكرا أو عيدا ثلاثا في السنة ، في شهر كانون نبركة الزرع ، وفي شهر أيار لبركة السنابل ، وفي شهر أب لبركة الكروم إذ فيها ما يشير إلى سر الحياة هلليلويا : فلتعضدنا صلاتها .

### أعياد القديسين:

تشير الوثائق القديمة ان كنيسة رومية كانت تحتفل منذ القرن الرابع بعيد الرسولين بطرس وبولس ، وكذلك مار اسطيفانس بكر الشهداء كما أشارت الوثائق نفسها إلى أعياد بعض الرسل والمبشرين . وقد مر ذكر أسماء أعياد القديسين مقترنة بالطقس الكنسي ، وكذا عن الاعياد المارانية وأعياد العذراء .

# القسم السابع

### زيارة قبر المسيح في القدس

خصص العلامة ابن العبري في كتابه الموسوم بـ « الايثيقون » الباب التاسع بفصوله الخمسة موضوع زيارة قبر المسيح وسائر الاماكن المقدسة في مدينة القدس العربية .

ففي الفصل الأول يقول ما خلاصته: هناك رأيان متضاربان في زيارة المدينة المقدسة القدس. الأول ، هو رأي الكاملين ، والعلماء الاثبات الذين يعتقدون ويؤكدون أن ليس منالك ضرورة لزيارة القدس لان الذي يريد أن يعبد الله ، يجب أن يعبده بالروح الحق ، وان يتطلع دائمًا إلى القدس السماوية ، بيعة الابكار ، وعليه لايوجبون زيارة القدس . والثاني : هو رأي اغلبية المؤمنين ابناء هذا العالم ، فهم يتوقون إلى أن يتباركوا من القبر المقدس ، ويشاهدوا الاماكن التي وطأتها قدما الرب وتلاميذه .

وبها أنه لايستطيع كل انسان الارتفاع إلى الذروة الروحية لسمّوها وجلالها ، وإن السواد الاعظم يرغب في زيارة القبر الخلاصي فلا يجب أن يمنعوا . لأنها ليست خالية من الثهار الروحية والفضائل والتقوى . والزائر يدعى «حاجاً » أو «مقدّسيا » .

وإننا ننقل الفصلين الثالث والخامس بحذافيرهما وبالحرف الواحد لفائدة المؤمنين.

الشروط التي يجب أن يتقيد بها المسافر إلى القدس هناك تسعة شروط يجب أن يتقيد بها الذاهب إلى القدس المدينة المقدسة هي :

الأول: إنا الذي يستعد للذهاب يجب أن يتوب اولا عن آثامه، وان كان قد ظلم أحداً عمداً أو سهواً، فليحقق في ذلك ويتذكر كل ظروفه، ويعيد السليبة إلى صاحبها، وإن كانت لديه ودائع يسلمها إلى أصاحبها، ويتحرر من جميع الشرور.

الثاني : لتكن نفقاته من الربح الحلال ، أو من ارث شرعي وصله عن أبائه أو اخوانه أو اخواته ، وليس حصيلة النهب أو السلب أو الاعتداء .

الثالث: الا يأخذ معه مواد تجارية ، لان الكثيرين من الذين يتوخون الارباح المادية يخطئون الاهداف الروحية ، ويحرمون منها .

الرابع: أن يأخذ معه زوادة فائضة عن حاجته ، من الربح الحلال ، له وللذين معه ، لكي يمكنه اعطاء المحتاجين في الطريق ، والقيام بأودهم إذا كان ميسورا وإن كان فقيراً أو ناسكا فليلق همه على الرب وهو يعوله ، ولا يزعج أحدا في الطلب . ويكتفي بها يقدم له لقوته الضروري .

الخامس: ان يكون سفره في وقت معين؛ وليحرص على أن يصل القدس في اسبوع الآلام، ليكون هناك فيحتفل بعيد القيامة العظيم ويشترك في المراسيم الدينية.

السادس: ليتل فور خروجه من داره أيات المزامير القائلة ان نفسي ظمآى إلى الله الحي ، متى آتي وأرى وجهك ؟) وعندما يشرع في السير أو ركوب الراحلة يقول ( فرحت بالقائلين لى إلى بيت الرب نذهب . . . وليرتل هذا المزمور كله ان استطاع ) وليتأمل إلى أين هو ذاهب ؛ وإلى من ولاي سبب .

السابع: ليكن حذراً في الطريق من الشتم وما اليه ، ومن الكلام الباطل واتيان الخطيئة ، وليكن كلامه رقبقاً وروحه وديعة مع الجميع . الثامن : ليسافر سيراً على الاقدام ان استطاع ، لان الركوب

ليس شأن المجاهدين بل شأن المرفين .

التاسع: ان يكون بسيطاً في هندامه ، ولا يتقلد الملابس الدالة على الكبرياء والعجرفة والتباهي الفارغ .

# الفصل الخامس التأمل في الاماكن المقدسة

إذا وطآت قدماك أيها الاخ اللبيب الاماكن المقدسة التي أجرى فيها الرب أعماله بالجسد ، فلا تمرن بها مرور اللامبالي ولا تنظر اليها نظرة عادية ، بل تصور ذاتك انك شاركت فعلا الذين كانوا معاينين وخداما للكلمة ، وتصور نفسك شريكا في ذلك العمل الذي جرى في هاتيك الربوع ، مثال ذلك ، إذا رأيت المغارة في قرابينك مع المجوس ، واذع بشرى الميلاد مع الرعاة ، وادّ الحمد والتسبيح مع الملائكة ، واحمله على ذراعيك مع سمعان الشيخ في الهيكل . واحمله على منكبيك ورافقه به إلى مصر ، وتصوره يحبو مع الاطفال فعانقه وقبله واستنشق عبيره المحيى . واخشع لحكمته وهو جالس بين المعلمين يلقى عليهم حججه ، وكن مرافقاً في عهاده ، وكن معه في صومه ، واملاً الاحواض ماء في قانا الجليل ، ومتى تصورته واقفاً على البئر مع السامرية فاسمع معاني الاعمال الروحية ، وتعلم كيف تسجد لله بالروح والحق ، وعندما يقيم الموتى ، فثق بالقيامة ، وصدق أنه هو القيامة والحياة ورافقه في البرية ، وإذا بارك فوزع الخبز على الجموع ، ومتى تصورته نائمًا في السفينة فايقظه ثم اغسل قدميه بدموعك . ونشفها بشعر رأسك ، وفي العشاء اتكىء على صدره وتناول الجسد والدم المحيين من يديه ، وإذا ما غسل اقدام تلاميذه اغتسل انت أيضاً من اوضارك، واهتف أوشعنا في العلى مع الرضعان والاطفال ، وتألم معه بالامه ، واشرب الماء على البئر معه واشرب معه الخل والمرارة ، لتترنح معه في وليمته ، مت معه لتنهض معه بقيامته وتصور نفسك حول قبره مع مريم والدة الآله وادخل معه الابواب المغلقة وكن شريكاً لسمعان إذا وقف على البحر سائلا عن صيد السمك ، وشاركه في الطعام ، واحن رأسك للبركة إذا تصورته صاعداً إلى الساء ، وامكث في العلية ليحل عليك الروح القدس .

هكذا تأمل هذه الاعمال الالهية وثق ان كل شيء سيتجلى لك في تأملاتك ، وتكون اهلا ان تتمتع برؤياه الجميلة ويلهب نفسك بحبه الالهي .

# القسم االثامن العطاء

العطاء في المسيحية ، ركن من أركان العبادة الدينية ، ينتظم مباشرة إلى جانب الصلاة والصوم . وهكذا يصبح ( الصوم والصلاة والعطاء ) ثالوثاً مقدساً متراسكاً ، قاعدة راسخة للعبادة في المسيحية ، وكما ان لكل من الصلاة والصوم شروط حددها الله في الانجيل ، كذلك وضعت في الكتاب شروط للعطاء المقبول :

العطاء في الخفاء: « متى صنعت صدقة فلا تصوّت قدامك بالبوق كما يفعل المراؤون في المجامع وفي الازقة لكي يسجدوا من

الناس . الحق اقول لكم انهم قد استوفوا اجرهم . وأما انت فمتى صنعت صدقة فلا تعرف شالك ما تفعل يمينك لكي تكون صدقتك في الخفاء ، فابوك الذي يرى في الخفاء هو يجازيك علانية » مت ٢:١-٤

العطاء في سخاء: كقول الرسول بولس « وان يكونوا اسخياء في العطاء اتي ٦: ١٨ وقال أيضاً « المعطي فبسخاء » رو٢: ٨ العطاء بسرور: كقول الرسول بولس « المعطي المسرور يحبّه الله » ، ٢ كو ٩:٧.

وقد سبق ان ذكرنا اسماء بعض المؤمنين الذي شيدوا بيوتاً لله على نفقتهم ، وعلى الذين يمدون يد العون والمساعدة للكنائس ، والاديرة والجهات الاجتماعية كالمدارس والمياتم ، وللفقراء والمساكين .

#### مصادر المحث

بالاضافة إلى المصادر المذكورة سابقاً:

١ - مجلة الحكمة - القدس أربعة مجلدات ١٩٣١ - ١٩٣١

٧ - التحقة الروحية - للبطريرك افرام برصوم.

٣ ـ دفقات الطيب في تاريخ دير مار متى ، للبطريرك يعقوب

الثالث

٤ ـ طقس المعذعذان ، المطبوع عام ١٩٧٨ بمساعيه .

٥ ـ طقس جناز الموتى ، المطبوع عام ١٩٧٢ بمساعيه .

٦ - الاسرار السبعة ، للسطران سويريوس زكا عيواص ،
 والاب اسحق ساكا .

٧- السريان ايمان وحضارة للمطران اسحق ساكا .

٨ - الكتاب المقدس في كنيسة انطاكية السريانية له .

9 ـ كتاب الاشحيم المطبوع في الحند عام ١٩٧٧ بمساعي القسر ابراهام كوناط .

١٠ - ذخيرة الاذهان مع ١ للقس بطرس نصري الكلداني .

الفهرست

ص ٥

المقدمة

الباب الأول القسم الأول

1.1-10

الكنيسة المسيحية

معناها ٩ ، علاماتها ١١ ، تأسيسها ١٣ ، الكنيسة من حيث هي بناء ١٤ ، هيئة الكنيسة وأقسامها ١٩ ، تكريس الكنيسة ومحتوياتها ٢٧ ، المائدة ومحتوياتها ٢٨ ، وي الكنيسة وأقسامها ٣٩ ، المبخرة وتقديم البخور في العبادة ٤٦ ، استعمال الأنوار في الكنيسة ٤٧ .

### القسم الثاني

1.1-0.

تشييد الكنائس

السريان يشيدون الكنائس ٥١ ، الكنائس الفخمة المندثرة ٥٤ ، الكنائس التي شيدها الاثرياء المؤمنون ٥٧ ، الكنائس القائمة « مزارات » ٦٤ ، الكنائس الفخمة حالياً ٩٩ .

# الباب الثاني القسم الأول

الفروض الكنسية

الالحان الكنسية أو الموسيقي السريانية

141-1.4

الموسيقى السريانية ١٠٤، المنظومات السريانية ١٠٩، أسماء الاناشيد السريانية ١١٥، الالحان الثمانية ١٢٦، مشاهير المرنمين ذوي الاصوات الرخيمة ١٢٦، المؤلفون في الموسيقى السريانية ١٣٢، اسهام المرأة في الالحان ١٣٤، الخاتمة ١٣٦.

القسم الثاني

149-149

الصلاة الفرضية

الصلاة عامة ١٤٠، ضرورتها ١٤١، شروطها ، ١٤١، أوقات الصلاة ١٤٠٠ كيفية اداء الصلاة عامة ١٤٧، (الحراكات التي ترافق الصلاة: رسم اشارة الصليب ١٦٣، الاتجاه نحو المشرق ١٦٥، السجود ١٦٦، حركات أخرى: الصليب ١٦٣، الاتجاه نحو المشرق ١٦٥، السجود ١٦٦، حركات أخرى: الوقوف، بسط الايدي ورفعها، رفع العيون، قرع الصدر، ربط الاحقاء، كشف الرأس للرجال ١٦٧، تقبيل الانجيل، النفخ، وضع اليد على الرأس، المسح بالزيت، ١٦٨).

( شرح الصلاة الفرضية : شرح التقديسات الثلاث ١٧٠ ، شرح الصلاة الربية ١٧٣ ، شرح دستور الايهان ١٧٥ ، الصلوات تسابيح ملائكية ١٧٦ .

المقدمة ١٨٠، أسماء القداس ١٨٤، أصل القداس ١٨٦، شروط اتمام القداس ١٨٧، مادة القداس ١٨٨، الاستحالة الجوهرية ١٩٠، صورة القداس ١٨٨، الاستحالة الجوهرية ١٩٠، صورة القداس ١٨٧، الليتورجية ١٩١، شرح طقس القداس ١٩٧، أشهر من كتب في تفسير شرح القداس ٢٠٢.

# القسم الرابع الطقس السرياني الانطاكي الصلوات القانونية

الطقس السرياني الانطاكي المنطاكي المقدمة ٢٠٧، نشأته وتطوره ٢٠٨، السريانية لغة الطقس الانطاكي ٢٠٩، أنواعه الشرقي والغربي ٢١٩، أجزاء الطقس السرياني ٢٢٦.

الصلوات القانونية . ٢٢٧ - ٢٧٥

الاشحيم ٢٢٨ ، تحليل محتويات الاشحيم ٢٣٠ ، الفناقيث ـ لآحاد مدار السنة ٢٤٣ ، تحليل محتويات الفناقيث ٢٥٣ ، الحوسايات ٢٦٥ ، طقس الأعياد الحافلة «المعذعذان » ٢٦٧ .

#### قراءات الكتاب المقدس ٢٧٦

توزيع القراءات على مدار السنة الكنسية ٢٧٦ ، كيفية قراءتها ٢٧٨

كلندار الأعياد السنوي

طقس تجنيز الموتى

### أسرار الكنيسة السبعة

المقدمة ٢٨٦ ، الاسرار بوجه العموم ٢٨٧ ، سر المعمودية ٢٨٨ ، سر الميرون ٢٨٩ ، سر الميرون ٢٨٩ ، سر القربان المقدس ، سر التوبة والاعتراف ، سر الكهنوت ٢٩٠ ، سر الزواج ٢٩١ ، سر مسحة المرضى ٢٩٢ .

القسم الخامس

4.7- 794

الأصوام

نظام الكنيسة في الأصوام ٢٩٤، الصوم الاربعيني ٢٩٧، صوم الرسل ٢٩٩، صوم السيدة العذراء ٣٠٠، صوم الميلاد ٣٠١، صوم الاربعاء والجمعة ٣٠٠، صوم نينوى ٣٠٣.

عيد القيامة ٣٠٨ ، عيد الدنح أو الغطاس وعيد الميلاد ٣٠٩ ، عيد الصعود ٣٠١ ، عيد القديسين ٣١١ ، عيد تقدمة المسيح إلى الهيكل ٣١١ ، أعياد العذراء ، أعياد القديسين ٣١٢ .

### القسم السابع

414-414

زيارة قبر المسيح في القدس

المقدمة ٣١٣ ، الشروط التي يجب أن يتقيد بها المسافر إلى القدس ٣١٤ ، التأمل في الأماكن المقدسة ٣١٦ .

القسم الثامن

MIV

العطاء

419

مصادر البحث



قدامة البطريرك الانطاكي السرياني مار اغناطيوس زكا الاول عيواص بثيابه القدسية

وللطروب وسي المائة

السيان والمان

المناء مدالم

الجزء الخامس

